


كتاب 

المؤتمر الدولي الثالث 

للدراسات العليا والبحث العلمي 

الموسوم بـ 

آفاق التفكير الناقد في العلوم الإنسانية

رؤيّة نقديّة بين الحداثة والتقليد

15 - 16 نوفمبر 2023 م

الإمارات العربية المتحدة

جامعة الوصل - دبي



لجنة نشر الكتاب

إشراف: 

أ. د. خالد توكال
نائب مدير الجامعة لشؤون البحث العلمي

رئيس لجنة النشر: 

د. عبد الله طاهر الحذيفي

الأعضاء: 

1- أ. د. سيد عبد الخالق إسماعيل

2- د. بهاء الدين شهوان

3- د. محمد سعيد القللي

4- د. هدير عبد الله كامل



 3

يمثِّل  العلميّ  البحث  بأنّ  الوصل  جامعة  في  نؤمن 
ركيـزةً أساسية من ركائز التعليم العالي، لأنهّ من الإنجاز 
ات العلمية التي تعتمدُ على استخدام الأسس المنهجية 
ودراستها،  الظواهر  اكتشافِ  إلى  المؤدية  الرصينة، 
إلى  الوصول  ومحاولة  والتحديات،  للمشكلات  والتصدّي 
إلى  تقود  جديدة،  معرفة  إنتاج  إلى  سعيًا  الحقائق،  فهم 
مقومات  بناء  في  الإسهام  بقصد  الأفضل،  نحو  التطوير 

التنمية الوطنية وخدمة الإنسانية بشكل عام. 

أ. د. محمد أحمد عبد الرحمن 
مدير الجامعة 					   





 5

كلمة الرئيس التنفيذي للمؤتمر
الدكتور إبراهيم ربابعة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد الرسول الأمين، وبعد 

لقد جاء المؤتمر الدوليّ الثالث للدراسات العليا والبحث العلميّ الموسوم بـ »آفاق 

التفكير الناقد في العلوم الإنسانية – رؤية نقدية بين الحداثة والتقليد« وفق رؤية علمية 

سعت إلى تحقيق استثمار علميّ دقيق لتمكين العلاقة بين العلوم الإنسانية ومنهجيات 

التفكير الناقد؛ فقد مثّل القرن الحادي والعشرين تميّزًا واضحًا في إعادة الاعتبار لتمكين 

العلاقة المنطقية بين اللغة والتفكير الناقد، وقد جاء ذلك طبق منهج علميّ قوامه أنّ اللغة 

التفكير ذاته، ولتأسيس ذلك وفق رؤية علمية صارمة فقد تأسست قراءات علمية  هي 

جديدة تعلي من إجراءات التفكير الناقد في كل المسائل المعرفية في العلوم الإنسانيّة.

أمّا اليوم فإنّ علوم الذكاء الاصطناعي والتكنولوجيا قد فتحت الباب على مصراعيه 

للغة  الآلية  المعالجات  إنّ  إذ  اللغوي،  البحث  في  الناقد  التفكير  في صميم  ذاتها  وأدخلت 

وبحثية  نقدية  عمليات  لأي  رئيسًا  منطلقًا  تعدّ  التفكير(  من  الآخر  الورقة  وجه  )بوصفها 

معاصرة، ولم يعد الفصل بين اللغة والتفكير والتكنولوجيا مقبوًال وفق تصوّرات الأجيال 

المعاصرة، وقبل ذلك كانت مثل هذه العلاقة مسرحًا لجدل لم يقد إلى نتائج صحيحة، فقد 

وصلت الأبحاث العلمية المعاصرة إلى خلاصة مفادها أنّ العلاقة بين اللغة والتفكير والذكاء 

الاصطناعي علاقة وثيقة لا يمكن إنكارها، إذ إن التفكير الناقد محركٌ رئيس لعمليات إنتاج 

اللغة وتنظيمها وترتيبها، وخير دليل على ذلك من أنّ الخطاب الاتصالي يقوم أساسًا على 

عمليات تفكير ناقدة عميقة، فنحن عندما نتخاطب مع الآخرين نفكرّ معهم ونقبل نقدهم، 

ونعود فنفكرّ في خطابنا وننقده، إنّ عمليات التفكير الناقد المستمرةّ هذه تقود إلى تنقية 

الخطاب الاتصالي والارتقاء به إلى أعلى مستويات الرقيّ الإنساني. 

إنّ المؤتمر الدولي العلمي »آفاق التفكير الناقد في العلوم الإنسانية – رؤية نقدية بين 

الحداثة والتقليد« مثّل محاولة علمية جادة سعت إلى تقديم مقاربات جديدة لفهم العلاقة 

بين التفكير الناقد والعلوم الإنسانية، وقد ورد إلى هذا المؤتمر واحد وتسعون ملخصا بحثيا 

من إجمالي مائة وستة تم التقدم بها، وانتهى إلى خمسة وثلاثون بحثا علميا محكما شاركت 

في المؤتمر، من إجمالي ستة وخمسين بحثًا، من أربع عشرة دولة منها الإمارات والجزائر 

والمغرب وتونس ومصر والعراق والأردن وسلطنة عمان والكويت.



 6

وجاء ذلك وفق محاور رئيسة هي:

11 ضوابط وروافد التفكير الناقد في العلوم الإنسانية: منطلقاته النظرية وتطبيقاته..

22 النقد بين توظيف الذكاء الاصطناعي وتنوع مصادر المعرفة..

33 أصول الاجتهاد ونقد الاستدلالات في التراث الإنساني..

44 التفكير الناقد في العملية التعليمية..

55 التفكير الناقد وعلوم المكتبات والمعلومات..

وقد خلصت مقاربات المؤتمر وأبحاثه إلى نتائج علميّة تمثّلت في الآتي:

yy باعتبارها الجامعة  قبل  فيما  التعليمية  المناهج  في  الناقد  التفكير  مهارات  تضمين 

أساسًا للعملية التعليمية. 

yy.تشجيع البحوث التي تعنى بالتفكير الناقد في الموروث الثقافي العربي

yy .استثمار الذكاء الاصطناعي في المسائل الفقهية وخدمة السنة النبوية

yy.ابتكار أدوات قياس التفكير الناقد في العلوم الإنسانية لرصد فرص التحسين

yy.تجديد الطرائق والوسائل التعليمية وأساليب التقويم

yy التفكير تنمية  في  قدراتهم  لاستثمار  متخصصة  دورات  طريق  عن  المعلمين  إعداد 

الناقد عند طلابهم. 

yy .استثمار مهارات التفكير الناقد في النقد اللغوي المعاصر

yy العلوم في  المعرفة  البنى  وتوظيف  وتقييم  تحليل  في  الاصطناعي  الذكاء  استثمار 

الإنسانية.

yy.تدارس الأصول المنهجيّة الإجرائيّة التي يقوم عليها التفكير النّاقد في العلوم الإنسانية

yy .تحديث الناقد التربوي ماديا ومعنويا

إنّ هذه النتائج العلمية الدقيقة تقود إلى فتح مجالات جديدة في إجراء البحث المعرفيّ 
لتمكين العلاقة بين التفكير الناقد والعلوم الإنسانيّة، وهو ما نأمله من خلال جهود العلماء 
والباحثين في أن يستثمروا معطيات التكنولوجيا المعاصرة لرفد العلوم الإنسانية بمسارات 

جديدة من أنماط التفكير الناقد والبحث العلمي.

والحمد لله رب العالمين.



 
   








 541

ملخص

تأخذُ كلُ معرفةٍ إنسانيّةٍ محلهّا ومكانها بسنّة التدافع الثقافية التي تُوجدها نشاطات 

المعارف الفلسفية الحضاÌية، وتحققها إجرائيات المناهج النقدية المختلفة قديمها وحديثها.

كمية معقدة تتجاوز الانطباعية والذوقية  وهذه الخلفياتُ تؤكد عłĜ أنّ النقد عملية ترا

إłĞ معارف تقوم عłĜ أسس فكÎية فلسفية وإيديولوجية وثقافية؛ تأسست عبر عصور طويلة 

الخلفيات  إłĞ تقصي  والرجوع  الشامل.  الوجودي  الموقف  لتحقيق  والتطور  التحول،  من 

والمرجعيات الإبستيمية التي أقامت النقد وفرضت وجوده، وأمدته بالقوة التأثÎية ضرورة 

مؤكدة تفسر سر تأثير هذا النشاط الإنساŅû Ņّħ نظÎيات العلوم الإنسانية التي تحولت مع 

مرور الزمن إłĞ سرديات كبرى علقت بفكر الإنسان ووجدانه، ولا يمكن أن تزحزح من مÎبعها 

الحضاري إلا بنشاط نقدي جديد يتسلح بترسانة الخلفيات الإبستمولوجية الفلسفية التي 

تهدمه وتبني Ņû أعقابه صرحا ثقافيا يواكب سنة التدافع ويستجيب لسنة التطور والتحول 

السمة المتجددة لنظام المعرفة الإنسانية.

ومنه نستمد شرعية طرح الإشكالية التي تتساءل إłĞ أي مدى ساهمت الخلفيات 

المرجعية الفلسفية Ņû نظÎيات العلوم الإنسانية المختلفة بخاصة التاÌيخ والفن والأدب؟

الكلمات المفتاحية: (الخلفية المعرفية، نظÎية المعرفة، العلوم الإنسانية، المقاÌبات 

النقدية، المقاÌبات الثقافية).



 542

Abstract

Any human knowledge is placed according to the cultural scramble 
course, created by activities of civilizational philosophical knowledge and im-
plemented by different old and contemporary critical approaches’ processing.

Those backgrounds state that the criticism is a complicated and cumu-
lative process going over impressionism and gustatory aspects to a knowl-
edge relying on cultural, ideological, philosophical and intellectual basis; set 
up through long ages of transformation and development for concreting the 
complete existential position. Referring to the epistemological backgrounds 
and references which established and imposed the criticism giving it an im-
pressionistic potential, is a proven need for interpreting the secret of this 
human activity’s impact on human sciences’ theories which have been trans-
formed to metanarratives over time, etched in the human’s thought and con-
science, and they only can be removed from their civilizational frame by a new 
critical activity armed with an arsenal of philosophicaland epistemological 
backgrounds, that demolishes that frame and builds in the aftermath a cul-
tural foundation going with the scramble course, and responding to the up-
dated aspect of human knowledge system; development and transformation.

Thus, we deduce the legitimacy of bringing up the following issue: What 
is the extent of participation of philosophical referential backgrounds in en-
ergizing the diverse human sciences’ theories of history, art and literature?

Keywords: (Knowledge background, Epistemology, human sciences, 
critical approaches, cultural approaches).



 543

مقدمة

البحث Ņû المعارف الإنسانية تراث إنساŅħ كان رفيقا ملازما لتساؤلات التصور والهوية 

التي أقلقت أنطولوجيا هذا الكائن المتميز المتسلح بالعقل. فمنذ أن وجد الإنسان وهو 

 Ņû وإلحاح ليجيب ويفسر منطقيا أسرار وجوده وتجلياته يسعى باستمرار ويفكر بقلقل 

علاقاته بالمجتمع وبغيره من الكائنات وبالكون الذي يحيط به وبالقوى الميتافÑيقية التي 

سواء  حد   łĜع والبائدة  القائمة  الثقافات  كل   Ņû ونجد  والتفسير.  الفهم   łĜع استعصت 

هذه التساؤلات الأنطولوجية عن أصل العلوم والمعارف وكيف وصلت إلينا؟ ولماذا يحتاج 

الناس إليها؟ وما علاقتها بالأشياء التي تبحث فيها؟ وما هو نظامها المنطقي الذي نكتسبه 

الفلسفية  المعرفية  الخلفيات  استطاعت  وكيف  لفهمها؟  الإجرائية  الآليات  هي  وما  بها؟ 

وغيرها دمنكتها بخاصة العلوم الإنسانية كالفن والتاÌيخ والأدب وغيرهم ممن يستعصي 

من  هائل  كم  ويتبعها  الدلالة؟  القطعية  النتائج  ذات  المخبÎية  والتصورات  المنطق   łĜع

أو  مقنعة  إجابات  لها  يجد  أن  دون  معرفيا  يعيش  أن  للإنسان  يمكن  لا  التي  التساؤلات 

كمي  ترا المتعاقبة بشكل  الإنسانية  الحضارات  لنا  تركت  مقابلة  الإقناع. ومن جهة  تُوهم 

منسق ومتواصل تراثا ثرا من المعارف والمفاهيم التي لولاها ما أمكننا جمع التصورات 

الموقف  ضياع  بسبب  الإبستيمية  خلفياتها  عن  والكشف  المعارف  هذه  مكنون  لفهم 

الإنسانية  المعارف  بين  يجمع  ما  معالم  بدقة  يرسم  الذي  التاÌيخي  الإبستيمولوجي 

وخلفياتها الفلسفية أو النفسية؛ لأن الفلسفة كخلفية معرفية تؤسس لكل العلوم التجÎيبية 

منها والإنسانية، فكانط يميز بين مفهومين للفلسفة Ņû علاقتها بباŅČ المعارف الأول مفهوم 

مدرسي والثاŅħ مفهوم كوŅħ؛ حسب المفهوم الأول: ليست الفلسفة سوى نسق للمعرفة. 

وهو نسق مطلوب لذاته، دون هدف آخر غير تلك الوحدة النسقية للعلم، وبالتاŅĞ فغايته 

تحقيق الكمال المنطقي للمعرفة، وهذا لأن النسق وحدة جزئية تعبر عن وحدة معرفية 

كبرى لها أنساق متعددة متداخلة ومتشابكة لكل أهميته Ņû بلورة المعنى والدلالة العامة. 

أما بحسب المفهوم الكوŅħ فالفلسفة هي العلم بالعلاقات بين جميع المعارف والغايات 

الأساسية للعقل الإنساŅħ؛ والفيلسوف حسب هذا المعنى، ليس فنان العقل بل المشرع 

له.(1) أي أن الفلسفة إبستمولوجيا هي البحث Ņû أصل المعرفة الإنسانية وثباتها ونطاقها 

ثم التأصيل لها بما يتوافق وقواعدها النظÎية والعملية. 

ينظر، عماد الحسناوي، التعليم الفلسفي عند كانط، الحوار المتمدن مجلة إلكترونية، العدد -5781   -1
2018، المقال الرابع.



 544

ويُعد البحث Ņû معارف العلوم الإنسانية كالفن والتاÌيخ والأدب عłĜ سبيل المثال 

بالمطبات والزلل لما تحتويه من إشكالات تصوÌية مفاهمية ومنهجية.  محاولة محفوفة 

عłĜ اعتبار أن هذه المعارف وخلفياتها تنطلق من سياق معŅûÎ مختلف عن السياق الذي 

وصلت إليه المعارف اليوم فهي تكونت وقامت عłĜ سوقها مستمدة وجودها من العصر 

الذي ظهرت فيه فتية ثم كبرت وقوي عضدها؛ وفلاسفة كل حقبة زمنية يدونون مداركهم 

ويؤصلون لمعرفهم انطلاقًا من وجهة معارف عصرهم بمكوناته الإبستمية فهذه القراءة لا 

يمكن أن تخرج عłĜ نمط تفكيرنا، وتصورنا الذي فرضه عصر النهضة الحديثة وما تلاه من 

تصورات الحداثة وما بعد الحداثة.

والعلوم الإنسانية لها أهمية كبيرة Ņû التاÌيخ الإنساŅħ، لأنها تُمثل المعرفة الإبستيمية، 

التي تهتم بكل ما يتعلق بالإنسان، من توجهاتٍ فكÎية، ومعتقدات دينية وتجارب حياتية، 

وخبرات مكتسبة ومتوارثة، وثقافة مادية وغير مادية، وتواصل بشري، وإنجازات مختلفة، 

والكون  الحياة  لفهم  التصوÌية  مسيرته   Ņû الإنسان  يتكلفها  التي  النشاطات  من  وغيرها 

وأنظمته التي جبل عليها، بالإضافة لفهم طبيعة علاقته مع الآخÎين، ولا يخفى أن هذا الفهم 

يحتاج إłĞ وسائط معرفية هي كذلك من صميم العلوم الإنسانية Ņû مقدمتها الفلسفة أم 

المعارف كلها الإنسانية والطبيعية، تصنف الفلسفة عłĜ رأس المدارك الإبستيمولوجية، 

باعتبار أنها تلح بالأسئلة عłĜ مختلف نشاطات الحياة، بقصد فهمها، يضاف إłĞ ذلك، أن 

الفلسفة تتسم بالمرونة Ņû تناولهما للقضايا المختلفة Ņû العالم بخلاف العلوم العقلانية.

الخلفيات المعرفية Ņû العلوم الإنسانية تجاوز للموضوعية وتقصʟ للنجاعة الإجرائية: 

العامة  الدلالات  ذات  المعرفية  المفاهيم  من  مجموعة  يرافق  مفهوم  الموضوعية 

اللغة  كمصاحبة  مقولات،  معين من   ŅĞدلا إłĞ حقل  يمت  ما  كل  تسع  العامة  والخاصة؛ 

كظاهرة إنسانية لعلم النفس اللغوي وفلسفة اللغة... والخاصة ما يميز اللغة من قواعد 

صرفية ونحوية وصوتية. كما تمتزج وتتداخل معها معارف خارجة عن نطاق الخاص والعام 

التي  بالأفكار  المترعة  الفلسفية  بالخلفيات  متعلقة  وأخرى تصوÌية  إجرائية  ما هي  منها 

تستدعي معها الانتماءات التصوÌية وقيمية، والتي غالبا ما تدور Ņû فلك الرؤى الغÎبية 

للحياة والكون؛ والمهم Ņû هذا أن الوعي بها يكشف عن كذبة القول بالموضوعية ويؤكد 

«لا موضوعيتها».

وعند البحث والحديث عن الخلفيات الفلسفية للعلوم الإنسانية يتكشف لنا استحالة 



 545

تثبيت الموضوعية لأن مجالها قيمي مرتبط بعادات الإنسان ومعتقداته ومشاعره وعلاقاته 

إłĞ عسر  يؤدي  الكذب، وهذا  أو  الحكم عليه بالصدق  الذي يصعب   Ņħالإنسا مع محيطه 

الطبيعية  العلوم   Ņû نجده  ما  الموضوعي عłĜ صورة  الحياد  بمبدأ  بها  المشتغلين  التزام 

«والصواب أن تحصيل تمام الموضوعية غير ممكن، وكل ما تفعله هذه الممارسة العقلانية 

هو أنها تستبدل بالمعاŅħ الأخلاقية الدينية معاŅħ وقيم أخرى غير دينية وغير أخلاقية بما 
فيها الموضوعية نفسها.»(1)

ومن الصعوبة بمكان أن نتحدث عن العلوم الإنسانية كإنتاج فكري ومعŅû ŅûÎ مرحلة 

زمنية معينة بوصفها منجزا مكتملا موضوعيا، لتعصي القول بها إلا إذا كنا ندرس تاÌيخ 

 Ņû – هذه العلوم والمعارف والفنون، وتقصي مراحل نشأتها وتطورها، وهو ما يضطلع به

العادة- التاÌيخ العلوم الإنسانية بخاصة تلك التي رافقت تطور الحياة اليومية للإنسان ككائن 

يفكر ليعيش بعيدا عن الغÎيزة فالجوع مثلا دفعه إłĞ الصيد كأي كائن لكن التفكير هو ما 

الخلفيات الإبستيمية  التأÌيخ بموضوعيته نستدعي  نتجاوز  إłĞ الطهي، وهنا عندما  هداه 

رافقها  وما  والاجتماعيّة  الفكÎية  الحياة  لتأÌيخ  لتأصل  الفلسفية  المرجعيات  مقدمتها   Ņû

 Ņ«من مذاهب دينية وأدبية ونقدية وثقافية، وبالأخص ما تعلق منها بإدراك الوجود الحيا

الرغبات  وفهم  السلوكية  والتأويلات  كالقوانين  الإنسان  أخيه   łĜع الإنسان  فرضه  الذي 

وغيرها. ووظيفة الفلسفة فهم كل هذه المعارف الإنسانية من خلال تتبع مسارات تشكلها 

 łĞبعض ووظيفتها بالإضافة إ Ņû وتحولاتها، و علاقتها بعضها ببعض، ومدى تأثير بعضها

تقييمها ومحاولة استرجاعها استرجاعا نقديا يحتضن الجيد منها ويستبعد السلبي فيها، 

ويقترح البديل الأمثل لها كل هذا بعيدا عن الموضوعية، بتقصي الآليات الإجرائية ونقول 

جيدا الآليات الإجرائية؛ لأن استبعادها يعبر عن فقدان التوازن بين التكامل المعŅûÎ الذي 

يطبع العلاقات بين مجموع المعارف التي تسمى بالعلوم الإنسانية، منه تمثيلا فهم الإبداع 

 łĞالذي قد لا نجد له تعليلا فلسفيا إلا من خلال إجراءاته المادية التي تختلف من إنسان إ

آخر ومن عصر إłĞ غيره «الإبداع يعني أن ليس Ņû الغرب ولا Ņû التراث حلول جاهزة، لأن كل 

الحلول هي ثمرة مشاكل وظروف وأوضاع ومواÒين قوى اجتماعيّة و تاÌيخية، وما يصلح 

لجماعة أو لعصر لا يصلح لغيرهما، وأن لكل زمان حلوله التي يستطيع العقل أن يخترعها. 

وأن بالإمكان دائما إيجاد حلول جديدة وأصيلة، ولهذا فإن الإبداع يفترض الإيمان بالعقل 

طه عبد الرحمن، سؤال الأخلاق - مساهمة Ņû النقد الأخلاŅČ للحداثة الغÎبية: المركز الثقاŅû العŅ¡Î، الدار   -1
البيضاء، ط1،.2000 ص 67.



 546

المبدع الذي لا يشكل ترددا للحاضر أو الماضي، والذي يقوم خارجهما.»(1)

ونحن إذ نستبعد الموضوعية ونقدم الإجراء نحاول أن نرد الاعتبار للممارسة العملية 

بوصفها الإطار المرجعي للممارسة العلمية والتنظيÎية Ņû كل المعارف حتى الإنسانية منها 

وهذا ما تحاول الفلسفة إثباته دائما خصوصا عندما تطرح المسائل العلمية؛ لكنها تعجز 

عن فهم المحيط الخارجي الذي يجزم بصحة الدليل العلمي نظÎيا، ولكن إجرائيا فلا يمكن 

الشك فيه «إن المشكلات التي تواجه العلماء ليست فقط تجÎيبية، وإنما هناك مشكلات 

مفاهيمية بحتة لا علاقة لها بالتجÎيب، لكن حلهّا يساوي Ņû الأهمية تلك التجÎيبية أيضا،   

دقة  ليس مدى  نيوتن  نظÎية  تجاه  وليبنتز   ،ŅĜوبيرك لوك،  انتباه  لفت  ما  كثر  أ كان  فمثلا 

فكانت  بالنظÎية،  الخاص  المفاهيمي  الغموض  بعض  ظهور  لكن  التجÎيبية،  نتائجها 

المطلق؟ وكيف أمكن تصور التأثير  تساؤلاتهم هي: ما الفضاء المستقل؟ وما هو الزمن 
عن بعد بين الأجسام عبر الجاذبية؟ وما هي تلك القوة التي يقصدها نيوتن؟»(2)

لقد سعت الفلسفة عبر تبنيها للمعرفة البحث Ņû كل الاتجاهات فهي لا تؤمن بالاتجاه 

الحقيقة  «بعمق  بـــ  راسخ  تعلق  لها  إنما  المنقولة،  العقلانية  كأدوات  الخالص  النظري 

المعرفية» ذلك أنها تغوص Ņû أعمق من ذلك لتطوف Ņû كل ما يتصل بالمعارف خصوصا 

محيط العلوم تأخذ ما جاء به العقل لكنها لا تفصله عن النفس تؤمن بالمحسوس لكنها لا 

تهمل غير المحسوس وتسأل عن علاقتهما ببعضهما البعض فما كان ما كان ليكون لولا 

التعاون الذي حدث بينهما، نعم قد لا تدرك الموضوعية العلمية ذلك لكن الإجراء يشي به 

وكلما حاول الفصل بينهما جانب الصواب، «لقد أدى إغفال الجانب العمŅĜ أو التطبيقي 

وÌبطه بالإطار النظري Ņû جل أبحاثنا إłĞ رفض كثير من النتاج الفكري والثقاŅû وتسطيحه، 

 Ņû łĜكما طرحه طه حسين ومن تبعه، وكما تج ŅĜتعاملنا مع الشعر الجاه Ņû ذلك łĜيتج

نظرة المستشرقين وكثير من الذين ساروا عłĜ منهجهم Ņû تبعيض الثقافة الإسلامية أثناء 

قراءاتها أو التأÌيخ لها، فقرؤوها مجتزأة من ملابساتها الاجتماعيّة، أو بعيدا عن تطبيقاتها 

وممارساتها اليومية الاجتماعيّة، كما أدى ببعض النقاد العرب إłĞ الانتقاص من الإبداع...
(3)«Ņ¡Îالع

برهان غليون، اغتيال العقل، المركز الثقاŅû العŅ¡Î، ط4، 2006، ص280.   -1
ينظر، أبو عŅĜ أحمد عبد الفتاح محمد، إشكالية التقدم العلمي: دراسة Ņû فلسفة لاري لودان. التفاهم،   -2

2012، مج. 10، ع. 38، ص. 305.
طه عبد الرحمن، تجديد المنهج Ņû تقويم التراث، المركز الثقاŅû العŅ¡Î، الدار البيضاء، ط2، ص26.  -3



 547

بالقوة Ņû الممارسة  الفكري محققة بالفعل بعد أن تحققت  المعارف Ņû جانبها  إن 

الإجرائية.وإذا كان حديثنا هنا هو الكشف عن الخلفيات الإبستمولوجية وتأصيلها للعلاقة 

بين الإجراء والموضوعية فإنه، -وبناء عłĜ ما تقدم- لا حاجة للتأكيد بأن الإجراء شرط أساس 

سابق عłĜ المعرفة Ņû الوجود، Ņû العلم والفن عłĜ السواء، هذه الممارسة الإجرائية التي 

ترتبط ابتداء بالعمل بالمعنى الذي يطرح الفكر الماركسي عłĜ اعتبار أن الإنسان «كائن 

عامل منتج وعملية الراعي الهادف هو حقيقته وهو مصدر كل صور ثقافته، فنية وفكÎية 

الإنسانية»  «الطبيعة  أو   «Ņħالإنسا «الجوهر  يحدد  العلمي  فالفكر  علمية،  و  وتطبيقية 

بتفاعل الإنسان مع الطبيعة وسعيه إłĞ السيطرة عليها وإخضاعها بتوجيه قواها ومواردها 

لصالح وجوده و أداته Ņû كل ذلك هي عمله»(1). إن العمل بهذا المعنى هو عمل مادي، 

والدافع إليه Ņû مبتدأ الأمر هو دافع غÎيزي يشترك فيه الإنسان مع غيره من الحيوانات؛ 

لأنه محاولة بدائية لتحقيق ضرورات سبل العيش وتكييف الطبيعة لصالحه وهذا لا يتم 

دون فكر ولا ممارسة، غير أنه «وŅû الوقت الذي يغير فيه الإنسان بالعمل الطبيعة ويكيفها 

تكونت  فلقد  طبيعته.»(2)  هي  إنسانية،  طبيعة  ثانية،  طبيعة  يخلق  فإنه  أهدافه،  حسب 

بفعل هذا الإجراء للإنسان خصائصه ونمت قدراته وزادت قوته وتفجرت إمكاناته؛ أي أن 

الانتقال  للإنسان  حقق  الذي  هو  يومية-  ممارسة  باعتباره   - الإجرائية  صورته   Ņû العمل 

المهم والضروري من الطبيعة إłĞ الثقافة، من الغÎيزة إłĞ التعقل، من الأداء إłĞ الاكتشاف، 

وهذه نقطة تحول مهمة وفارقة Ņû حياة الإنسان، وŅû طÎيقة تفكيره وعمله، لأنه بها يحقق 

 łĞذاته ومقدراته؛ عندما تتحول العلاقة بين العمل ومنتجاته إ łĜكتشاف نفسه وتعرفه ع ا

علاقة جدلية Ņû شكل حركة متأرجحة نقطة انطلاقها الأوłĞ العمل إجرائيا باتجاه منتجاته 

المادية والمعنوية أو عائداته المعنوية. وقد كشفت الفلسفة عن ذلك حين قالت: «أول 

الفكر آخر العمل وأول العمل آخر الفكر» أي هناك علاقة جدلية بين النظري –المعرفة-

الممارسة  بين  والفكر،  الإجراء  بين  مستمرة  دائمة  علاقة  ثمة  إذن  والتطبيقي-الإجراء-؛ 

والنظÎية، هذه العلاقة غنية بالتوتر والدينامية والحركية والتفاعل الجدŅĞ، وŅû مجال العلوم 

الفلسفية أن تقصي الإجراء هو ما يثبت صحة الفكر ولكن لا  المرجعيات  الإنسانية تؤكد 

 łĜيبية حيث يكون الإجراء دليل يقيني عÎيجزم بموضوعيته. بخلاف المعارف العلمية التج

موضوعية المعرفة.

عبد المنعم تليمة، مقدمة Ņû نظÎية الأدب، دار التنوير، القاهرة، ط1، 2013، ص05.  -1
المرجع نفسه، ص06.  -2



 548

الأخيرة  الطبيعة، إن هذه  العلوم  تختلف جذÌيʝا عن  الإنسانية  العلوم  القول:  خلاصة 

عند  خاصة  مقيسة،  ظاهرة  موضوعية  بحضور  عليها  التجÎيبي  المنهج  بتطبيق  تسمح 

قياسها Ņû المادة الجامدة، لكنها تصطدم بصخرة صماء حين تتعامل مع العلوم الإنسانية، 

لأنها أشد تعقيدا عما وجدته الفلسفة Ņû المعارف الطبيعية، إنها متداخلة بحيث لا يمكن 

أن ينفرد علم واحد بدراستها، فالإنسان موضوع لدراسة علوم كثيرة العلوم التجÎيبية واحدة 

منها، يضاف إليها علوم أخرى تدرس النشاط الإنساŅħ وردود أفعاله، وتأثير ذلك عłĜ حياته 

Ņû حاضره ومستقبله، دون أن تنسى ماضيه، والنتائج المسجلة مختلفة بين علم وأخر. 

يقول كلود ليفي ستروس: «يصادر كل بحث علمي ثنائية الملاحظ والموضوع، ففي العلوم 

الإنسانية يلعب الإنسان بدور الملاحظ، بينما يعتبر العالم بمثابة الموضوع إن المجال الذي 

يتم فيه التحقق من هذه الثنائية ليس لها حدودا بدون شك...إذا كانت العلوم الاجتماعيّة 

والإنسانية علوما بالفعل، فينبغي عليها أن تحافظ عłĜ هذه الثنائية، وأن تعمل عłĜ نقلها 

داخل الإنسان وبذلك ترسخ القطيعة التي تفصل بين الإنسان الملاحظ، والإنسان أو الناس 

الملاحظين. ولكن ينبغي لهذه العلوم ألا تتجاوز احترام مبدأ الثنائية، لأنها إن هي أرادت أن 

تتخذ من العلوم الحقة والطبيعية نموذجا لها، فلا ينبغي أن تتخذ الناس الذين تلاحظهم 

موضوعا لتجÎبتها وحسب، بل ينبغي أيضًا ألا يشعرَ هؤلاء الناس بأنهم موضوعات للتجÎبة، 

وإلا غير حضور وعيهم مسار التجÎبة بطÎيقة غير مرئية. وهكذا يبدو أن الوعي هو بمثابة 

بالموضوع  يرتبط  أحدهما  مظهÎين:  يتخذ  عفوي  وعي  إنه  الإنسان،  لعلوم  الخفي  العدو 

الملاحظة وثانيهما يرتبط بالفكر، أي بالوعي المفكر أو وعي الوعي لدى العال»(1).

تكون  أن  أرادت  وإذا  الموضوعية   łĜع تستعصي  الإنسانية  العلوم  أن  ندرك  ومنه 

 łĜكدت الدلائل ع شبيه العلوم الأخرى فعليها المحافظة عłĜ شرط الموضوعية، وهذا ما أ

استحالته من خلال البحث Ņû الخلفيات الإبستيمية وهذا ما نحاول تتبعه من خلال التطرق 

لثلاثة علوم إنسانية، علم التاÌيخ والأدب والفن.

أولاً: الفن.

تموضُع محتوى الفن والخلفيات المعرفية المشكلة له: 

الأبدي،  شبابه  لشاÌبه  يضمن  الذي  الفلاسفة  وحجر  الإنسانية  العلوم  إكسير  الفن 

اقِترن عبر مختلف العصور بالبيئة الطبيعية وبالحياة الدينية والاجتماعيّة، يعبر الإنسان من 

1- Levi -Strauss. Anthropologie structurale. Ed. plon 1973.p.343.



 549

خلاله عما يختلج Ņû نفسه اتجاه ما يحيط به بصورة فÎيدة مباشرة وغير مباشرة فيها من 

الجمال المختزن والإيحاء المخفي ما يشعر متلقيه بالنشوة الصوفية بما فيها من ابتهاج 

غامر مؤدٍ إłĞ غياب العقل عن إدراك ما حوله، والحيرة بما فيها من ارْتبِاك وتردʚد واضطراب 

سببه سؤال وجودي ملح كيف استطاع هذا الفنان أن يعبر بهذه الصورة الجميلة الملونة 

فيما يعجز غيره؟ 

اللغة  كانت  فإذا  الحياة،  عن  التعبير   Ņû فÎيد  نمط   - الإنسانية  العلوم   Ņû  - والفن 

غير  تعبير  الفنية  اللغة  فإن  مباشرا،  تعبيرا  التواصل   Ņû تستخدم  التي  اليومية  العادية 

مباشر لاعتمادها عłĜ التخييل، «فالفن تعبير عن الأفكار والانفعالات من خلال إبداع بعض 
الخصائص الجمالية المحددة وبواسطة لغة بصÎية.»(1)

لقد تنوعت أشكال التعبير الإنساŅħ، التي عرفها الإنسان منذ بداية خلقه، وعبر التاÌيخ 

الطويل الذي مر عليه، والظروف المختلفة التي عاشها، ولذلك نظر إليه «تياس إليوت» 

عłĜ أنه تنظيم غير شخصي، وترتيب المواد التي تؤلفه وقد عبر عن هذا المعنى الفنان 

الفرنسي «لجيه بقوله عن إحدى لوحاته: « موضوع اللوحة بالنسبة ŅĞ ليس إلا عذرًا أنتحله 

من أجل ابتداع مجموعة من الأشكال والألوان التي تعبر عن مشاعري، بغض النظر عن 

الحقيقة الماثلة Ņû الموضوع الخارجي. وبهذا يكون الفن هو الشكل الفني والعمل الفني 

Ņû ذاته دون النظر لما هو خارج نطاق ما وجد فيه أي أن الفن لا ينبغي مقارنته كتجÎبة 

جمالية بعالم الموضوعات الطبيعية»(2)، لهذا يبدو صعبًا التفسير الشامل للفن الذي يبدو 

للفن  الإجرائية  الدلالة  والمتلقي، فما  الفنان   Ņû المؤثر الحضور   łĜالقدرة ع لها  أنه ظاهرة 

وكيف أصلت له الخلفيات الفلسفية التي تناولته تعÎيفا؟

العلاقة  محددًا  للفن  عميقًا  فلسفيʝا  الروسي «تولستوي» وصفًا  الكاتب  لنا  يعطي 

المتبادلة التي تنشأ بين الفنان والمتلقي «الفن نشاط إنساŅħ يعبر من خلاله الفنان عن 

أداة  الفن  أن  أي  الإشارات»(3)  باستخدام  للآخÎين شعوÌيا  فتنتقل  معينة،  عاطفية  خبرة 

الألماŅħ «كاسيرر» عن هذا  المفكر  العاطفية. ولا يخرج  الخبرات  لنقل  الناس  بين  اتصال 

لا  نشاطا حضاÌيا  بوصفه   ŅĜالتكام Ņû مظهره  الذي  «النشاط   łĞإ الفن  يرجع  القول حين 

ttps: //selkattan.blogspot.com/2013-11- بصÎية.  فنون  مدونة  القطان،  حمدي  سعيد  ينظر،   -1
11-archive.html

ينظر، محسن محمد عطية. أفاق جديدة للفن، دار المعارف، مصر، ط1، 1995، ص 165، 166.  -2
المرجع نفسه، ص 168.  -3



 550

الواقع Ņû صورة  الطبيعة، بل يقوم أصلا عłĜ تمثيل  أو محاكاة  الواقع  يقتصر عłĜ نسخ 

مركزة لأن إدراك الأشكال الخالصة للأشياء ليس منحة طبيعية أو هبة فطÎية، بل هو درس 

نتلقاه عłĜ أيدي كبار الفنانين»(1)يقر كاسيرر أنّ الخبرة الفنية مكتنزة بالإمكانيات الفردية 

العمل   Ņû وأما  العادية،  الحسية  التجÎبة  مجال   Ņû تتحقق  أن  يمكن  لا  التي  اللامتناهية 

الفني، فإنها تستحيل إłĞ وقائع.

 Ņħإنسا وعي  عن  يعبر  حضاري  مظهر  الفن  أن  تؤكد  الإبستيمية  فالخلفيات  وبهذا 

.ŅĜيسعى لإظهار الحقيقة الخارجية من خلال عمل داخ

ثانيًا: الأدب

الإبستمولوجيا وهوية الضابط الفكري للأدب والنقد.

بالطبيعة  ما تعلق  تتناول كل  للوجود  العامة  القوانين  الفلسفية هي علم  المعرفة 

كتسابه للمعرفة(2)، فإذا كان الأديب أو الناقد  والمجتمع والإنسان وطرق تفكيره وعملية ا

ا يؤطر حدود تفكيره ويوجه إبداعه فعليه أن يقف عند الفلسفة،  ʝيد أن يبني نسقًا معرفيÎي

كالخيال  إنسانية لا يمكن السيطرة عليها  يتحكم فيه عادة هي سلوكيات  الأديب ما  لأنّ 

والعاطفة، وعندما نستقرئ التاÌيخ أول من يصادفنا من الفلاسفة أفلاطون صاحب مثالية 

المدينة الفاضلة الذي درس الخلفيات المعرفية للشعر وبين أن هذا الأخير ليس حقًا نرجع 

إليه Ņû ميدان المعرفة، وŅû ميدان الأخلاق؛ لأنه يغذي العواطف الضارة، ثم عقبه تلميذه 

الشعر  بأن  أفلاطون، ويقر   łĜا يرد ع ʝأخلاقي تبÎيرًا  لتكون  بنظÎية «التطهير»  أرسطو فجاء 

الشعر   Ņû بالجزئيات كالبيت إنسانية بدأت متصلة  نافع.(3) ومسيرة الأدب كظاهرة  مفيد 

والسطر والجملة Ņû النثر وما يتصل بهما من بلاغة وقوانين الصياغة؛ والفلسفة اليونانية 

شغلت كثيرا الناس بالكليات والجزئيات عłĜ نحو ما نجده Ņû المنطق الأرسطي الذي يعبر 

عن الصياغة بكلية أي لا علم إلا بالكليات، والفلسفة الرواقية التي تؤمن بالقضايا أي لا علم 

 Ņû مشخص.(4) إذا لقد كان للفلسفة كخلفية معرفية مرجعية حضورًا لافتا ŅŎÑإلا بما هو ج

1- Cassirer Ernst, essai sur l’homme, éd de minuit, paris, 1975, p 195.
ينظر، روزنتال، الموسوعة الفلسفية، تر: سمير كرم، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط1، 1974،   -2

ص 309. 
أرسطوطاليس، فن الشعر، تر: عبد الرحمن بدوي، دار الثقافة بيروت، ط2، 1973، ص 18.  -3

ينظر، أحمد يوسف، الدلالات المفتوحة –مقاÌبة سيميائية Ņû فلسفة العلامة-، منشورات الاختلاف، دار   -4
العÎبية للعلوم بيروت، ط1، 2005، ص 32. 



 551

والنقد وسنحاول ونحن  الأدب   Ņû أثرت كبرى  والثقافية لصياغة نظÎيات  الفكري  التطور 

 ŅûÎالمع النشاط  لأن  والمعاصر؛  الحديث  الأدب   łĜع التركيز  المرجعيات  هذه  نبحث عن 

 łĜع Ņ¡Îوالنقدي الع Ņ¡هذه الحقبة أوضح وأنشط لاتساع المعرفة وانفتاح النشاط الأد Ņû

الثقافة الغÎبية خصوصا بعد عصر النهضة والتنوير. 

الفن   łĜالعقلية ع النزعة  والوسيطة سيطرت  القديمة  العصور  أي من  القديم  منذ 

والأدب، واستطاعت الفلسفة الأرسطية السيطرة عłĜ الفنون الإنسانية حتى عصر النهضة 

السابع  القرن  خلال  اللاتيني   Ņħاليونا التوجه  ذات  الكلاسيكية  النزعة  وتشكل  ظهور  عند 

باولو وقد تعمقت  أعلنت ولاءها لفلسفة ديكارت ونقد  والتي  الثامن عشر،  عشر وبداية 

الذوق  العقلية، وتخضع  النزعة  نحو  بتوجيهه   Ņ¡الأد التوجه   łĜع السيطرة   Ņû النزعة  هذه 

والجمال إłĞ نظرتها وكان من أبرز شعاراتها ما رفعته جماعة «البلياد» بزعامة «رونسار» 

حين أعلنت أنه يجب عłĜ الأدباء الناشئين أن يتمرسوا بشعر قدماء اليونان واللاتين من 

الرومانسية  المدرسة  بدأت  عشر  التاسع  القرن  بداية  ومع  الحقيق(1)،  الإبداع  بلوغ  أجل 

شأن  من  خلاله  من  ترفع  للكلاسيكية  مضادًا  شعارًا  وترفع  الأدبية  الحياة   łĜع تسيطر 

أن  بين  الذي  بفلسفة «كانط»  العقلانية متأثرة  الحرب علة  الإبداع وإعلان  الخيال وحÎية 

العقل يقوى عłĜ تفسير العالم المادي وفض أسراره وحجبه، إلا أنه أداة فاشلة لفهم الروح 

والنفس والانفعال والعواطف، وهو Ņû هذا متأثر بفلسفة الفيلسوف الفرنسي «جون جاك 

 łĞتقبل مظاهر الوجود ويكرس العاطفة، وعاد إ Ņû العفوية łĞروسو» الذي كان يصغي إ

الطبيعة وامتزج بها ودعا إłĞ التعبير عن رعشتها وسكناتها(2)، ولقد سار اتجاه أد¡Ņ بأكمله 

وراء أراء هذا الفيلسوف حيث» حمل الرمانسيون مبادئ روسو Ņû تمجيد الفرد والطبيعة 

والعاطفة، وŅû رفض العبودية الاجتماعيّة والقسر الفكري، ومن هنا كان رفضهم للشكلية 

الذهنية وللذهنية وللسكونية الكلاسيكية، وإحيائهم للشعر الغناŅŎ وتحطيم نظÎية الأنواع 

الأدبية»(3).

فتأثر  الطبيعية،  بالعلوم  العالم  واهتمام  العلمي  بالتطور  الحديث  العصر  وجاء 

الأدب بدوره بالوافد الجديد من النظÎيات المعرفية واتجه الأدب والنقد إłĞ الأدب الملتزم 

محمد مندور، النقد والنقاد المعاصرون، مطبعة النهضة، القاهرة، ص288.  -1
إيليا الحاوي، الرومانسية Ņû الشعر الغŅ¡Î والعŅ¡Î، دار الثقافة للنشر والتوÒيع بيروت، ط2، 1983، ص   -2

.20
المرجع نفسه، ص10.  -3



 552

عن  صادر  مذهب  كل  ولأن  الواقعية،  هو  جديد   ŅûÎمع توجه  أحضان   Ņû سيترعرع  الذي 

فلسفة معينة هي التي تسند خلفياته المرجعية فقد تأثرت الواقعية بالفلسفة الوضعية 

الأديب  جعل  مما  والمعطيات  الوقائع  وراء  الكامنة  القوانين   Ņû تبحث  التي  الاجتماعيّة 

الفرنسي «إيپوليت أدولف تين» يتبنى النهج التاÌيخي النصاŅħ ويقول بالنص الوثيقة، أي 

 Ņû «المرسل، وقد تأثر «تين łĜإطار الوثيقة المرجعية التي تحيل ع Ņû النص الذي يدرس

هذا بالفيلسوف «هيجل» الذي دعا إłĞ دراسة الأدب وفق معايير الجنس والزمن والبيئة، 

بيئة، ويتعالق مع بعض   łĞوإ وإłĞ شعب  إłĞ عصر  يقول: «ينتمي كل عمل فني  حيث 

التمثلات والغايات التاÌيخية وغيرها، بحيث إن كل من يتوجه إłĞ دراسة الفن ملزم بامتلاك 

الفني  للعمل  الفردية  الطبيعة  أن  متآنية،   باعتبار  خاصة  وجدت  كثيرة  تاÌيخية  معارف 

تشتمل عłĜ تفاصيل جد خاصة لا يمكن فهمه وتأويله بدونها». أما الجنس «فيقصد به 

«تين» الفطرة الموروثة Ņû الأمة، إذ لكل أمة منحدرة من جنس معين خصائصها الفطÎية 

 Ņûالتي يشترك فيها السلف والخلف دون استثناء» وأما البيئة فيقصد بها «الوسط الجغرا

والمكاŅħ الذي ينشأ فيه أفراد الأمة نشوءًا يعدهم ليمارسوا حياة مشتركة Ņû العادات و 

الأخلاق والروح الاجتماعيّة» ، Ņû حين يدل مفهوم العصر أو الزمن عłĜ «الظروف السياسية 

والثقافية والفنية والدينية»، ويدل الزمن إجمالاً عłĜ السلطة التي تمارسها النماذج القديمة 

عłĜ آثار وأعمال راهنة، عłĜ أن تأثير هذا العامل –Ņû منظور تين – يظل ضعيفا بالقياس 
إłĞ أثر الجنس والبيئة.(1)

وŅû بداية القرن العشÎين حدث تحول هائل Ņû النقد والأدب حيث تحول من الاهتمام 

 Ņû الاهتمام بالنسق الذي فرضه التطور العلمي łĞبالسياق الذي فرضته المذاهب الأدبية إ

النقدي مع العلم «فردينا ندي سوسير»  التجÎيبية، وقد بدأ هذا المشروع  مجال العلوم 

متأثر بما قدمه الفيلسوف «جون لوك» عند إبرازه لأهمية الحواس Ņû الإدراك، وكانت بداية 

توجه النقد الأد¡Ņ نحو التجÎيب «إن المذهب التجÎيبي الذي تبنته الدراسات اللغوية كان 

فيما  الجديد   ŅûÎالمع التوجه  ليحقق علميته»(2) وظهر هذا   Ņ¡الأد النقد  عبر  الذي  الجسر 

عرف بالدراسات اللغوية البنيوية، التي اهتمت بتحديد العناصر النوعية التي تجعل من 

وتبعا   ،Ņ¡الأد للعمل  كبنية عضوية صغرى مكونة  اللغة  مقدمتها   Ņû أدبيا  ما عملا  عمل 

 łĞإ» هديجر»  «مارتين  بالفيلسوف  المعرفة  دفعت  اللغة،  لوظيفة  الجديد  التفسير  لهذا 

ينظر، محمد مندور، الأدب وفنونه، نهضة مصر للطباعة والنشر، ط5، 2005، ص139-142.  -1
عبد العÑيز حمودة، المرايا المحدبة، من البنيوية إłĞ التفكيك، عالم المعرفة، الكويت، 1998، ص 180.  -2



 553

إثارة تساؤلات منها ما الذي يسبق الآخر الكينونة أم اللغة؟ ليخلص إłĞ أن اللغة والتفكير 

يكشفان عن الكينونة التي تحتاج إłĞ اللغة لتعبر عنها بسبب افتقارها إłĞ الوجود المادي 
المحسوس.».(1)

يد كبار   łĜاللغة ع التجÎيبي لدراسة  المنهج  الفلسفي Ņû استثمار  النشاط  واستمر 

تعاملوا  الروس حيث  الشكلانيون  جاء  ديكارت، وسبينوزا» حتى  الفلاسفة مثل: «هيوم، 

دلالة  الكشف عن   Ņû نسقي  كنظام  اللغة  عجز  وأمام  للتجÎيب،  خاضع  كنظام  اللغة  مع 

بأن  القائلة  بالماركسية  اليساري متأثرة  التوجه  التكوينية ذات  البنيوية  النصوص ظهرت 

«الفن هو مرآة الحياة الاجتماعيّة» أي أن الفن بنية فوقية خاضعة لحتمية البنية التحتية، 

وبالتاŅĞ فالأدب مثلا ما هو إلا انعكاس للحياة المادية والاقتصادية، ثم تبلورت هذه النظرة 

مع الفيلسوف «لوسيانغولد مان» الذي قال: أن الأعمال الأدبية لا تعبر عن الأفراد بقدر 

ما تعبر عن الوعي الطبقي للمجتمع Ņû حركة التاÌيخ الاجتماعي(2)، والأكيد أن البنيوية ما 

كانت لتسيطر عłĜ الحياة الأدبية والنقدية إłĞ اليوم لولا أنها «تستند عłĜ أساس فلسفي 

كتمال مشروعها البحثي» إن البنيوية كانت لها جذور فلسفية أقدم بكثير من  عجل Ņû ا

العصر الذي ظهرت فيه – وأهم هذه الجذور هي فلسفة كانط فالبنائية مثل فلسفة كانط 

تبحث عن الأساس الشامل اللازماŅħ الذي ترتكز عليه مظاهر التجÎبة وتؤكد بوجود نسق 

أساسي ترتكز عليه المظاهر الخارجية للتاÌيخ(3) 47 

الإنسانية  المعارف   ŅČبا يخرج عłĜ سنة  لم   Ņħإنسا كعلم  الأدب  أن  القول  وخلاصة 

الإبستيمولوجية  خلفياتها  وأطرت  تأسست،  التي  والفنية  النقدية  للنظÎيات  خضوعه   Ņû

الفلسفة وأمدتها بالتصورات التي حققت وجودها وفرضته كعلم لا يمكن الاستغناء عنه 

لفهم الحياة والإنسان.

عبد العÑيز حمودة، المرجع السابق، ص 222.  -1
شحيد جمال، البنيوية التكوينية، دراسة Ņû منهج لوسيان غولدمان، دار التكوين دمشق، ط1، 2013،   -2

ص 14.
ينظر، بشرى موسى صالح، نظÎية التلقي، أصول وتطبيقات، المركز العŅ¡Î الثقاŅû بيروت، ط1، 2001،   -3

ص54.



 554

ثالثًا: علم التاÌيخ

الخلفيات المعرفية لعلم التاÌيخ وحضور فلسفته

التاÌيخ علم إنساŅħ عÎيق عرفه ابن خلدون بقوله: «إنّ فنّ التّاÌيخ من الفنون التي 

تتداوله الأمم والأجيال وتشدّ إليه الركائب والرحال…إذ هو Ņû ظاهره لا يÑيد عłĜ أخبار عن 

الأيام والدول والسّوابق من القرون... وŅû باطنه نظر وتحقيق، وتعليل للكائنات ومبادئها 

دقيق، وعلم بكيفيّات الوقائع وأسبابها عميق» وهذا التعÎيف يشير إłĞ ارتباطه Ņû عمقه 

البشري وتقلʚباته، بل من حيث  لتاÌيخ الفكر  بالفلسفة وليس فقط بكونه تتبع  وحقيقته 

البحث  ومحاولة  وحركته  التاÌيخ  تطوʚر   Ņû التفكير  وظائفه  من  أي  التاÌيخ؛  فلسفة  هو 

النشار  أو ذاك وإłĞ هذا يشير الكاتب مصطفى  التطوʚر  التي تتحكم Ņû هذا  عن القوانين 

الحياة  مدى   łĜع حدثت  التي  الأحداث   łĞإ به  نشير  برّاق  اصطلاح  «التاÌيخ  تعÎيفه:   Ņû

الأحداث  تلك   łĞإ النّظرة  النّظر عن تفاوت  البشÎية عłĜ كوكب الأرض»(1)، وذلك بصرف 

 łĜع تدلّ  التاÌيخ   łĞإ البعض  بها  ينظر  التي  التوهين  نظرة  أن  ذلك  وتوهين،  تقدير  بين 

تشوّش مقاÌبتهم لسيرورة الزمن وتقسيماته بين الماضي والحاضر والمستقبل، وللعلاقة 

التي تÎبط هذه الأقسام ببعضها، ذلك أنّ وعي الإنسان لحاضره لا ينفكّ عن وعيه بأحداث 

الماضي، وهي بدورها لا تنفكّ عن أحداث المستقبل، ويضيف «النشّار» إłĞ عناصر تعÎيف 

التّاÌيخ خاصّية «توقع المستقبل»(2).

فالتاÌيخ ليس فقط عملية تدوين وتوثيق مجموعة الأحداث التي حصلت Ņû الماضي 

من المؤرخين، بل هو أيضًا توقّعٌ للمستقبل بالاستفادة من تلك المعلومات المدوّنة. « 

يرجع  بل  التاÌيخين؛  الماضي عبر مسارها  الزمن  ميتًا لأحداث  ليس رصدًا  ذاته  فالتاÌيخ 

إłĞ ظروفها التاÌيخية وتعبيرها عن روح العصر؛ بل هي معرفة التجارب البشÎية الفردية 

لأن  فلسفة  هو  التاÌيخ  بأن  نجزم  لا  نحن  نعم  منها  التي خرجت  والتاÌيخية  والاجتماعيّة 

المؤرخ يختلف عن الفيلسوف» فهو لا يبحث Ņû الأسباب القÎيبة والمباشرة، إنما يحاول 

التّاÌيخ  أنّ  احتسبنا  وإذا  التأمّل.  موضوع  الظاهرة  تفسّر  التي  الكليّة  العلةّ   łĞإ الوصول 

الدّقة والنّزاهة  الذي يدرس الأحداث، والظواهر الإنسانيّة ليسجّلها وفق معايير  العلم  هو 

النشار، مصطفى، فلسفة التاÌيخ،  إصدارات سلسلة الشباب، شركة الأمل للطباعة والنشر، القاهرة:   -1
ط12004. ص9.

المرجع نفسه، ص11.  -2



 555

ويحاول تفسيرها وÌبطها بأسبابها، فإنّ فلسفة التّاÌيخ هي محاولة فهم سيرورة الأحداث 

واستخلاص  الكليّة،  علتّها   łĞوإ إłĞ محرّكها  الوصول  أجل  للإنسانيّة عمومًا من  التّاÌيخيّة 

القواعد العامّة أو السنن التي يسير بموجبها تاÌيخ الإنسانيّة.» لكن التقارب بينهما يحصل 

فيما يعرف بفلسفة التاÌيخ فتاÌيخ الفلسفة هو تاÌيخ الروح البشري Ņû التصدي للواقع 

عبر التاÌيخ؛ لذلك تشكل نوعان من تاÌيخ الفلسفة؛ الأول هو التتبع الكمي لتاÌيخ الأفكار 

فيما  والغوص  التاÌيخ  أعماق   Ņû للدخول  العمل   Ņħوالثا واضحة،  معرفية  خلفيات  بلا 

وراء الأفكار لمعرفة دلالاتها عłĜ عصورها وظروف نشأتها والتجارب التي وراءها، وصلتها 

بالمرحلة التي قبلها وتمهيدها للمرحلة التي بعدها. 

هي  ما  وهو  البحث  محل  السؤال  يظهر  التاÌيخ  بفلسفة  التاÌيخ  تداخل  عند  وهنا 

تناوله لمشكلة سيرورة تاÌيخ الإنسان  الخلفيات الفلسفية التي يستند إليها التاÌيخ عند 

نظÎية  انهيار  السؤال «بعد  هذا  والترحال، وقد ظهر  الحل   Ņû والسلم الحرب   Ņû ونشاطه

سؤال   Ņû وجوابه  الإنسان»(1)  عن  الكلاسيكية  النظÎية  انهيار  ثم  ومن  الإغÎيقية،  الوجود 

داخŅĜ آخر هل بالإمكان بناء أنثروبولوجيا فلسفية جديدة؟ تطرح بدورها سؤالا فلسفيا من 

هو الإنسان؟

لقد انقسمت المعرفة إłĞ فكر «الوجود» وفكر «الصيرورة» هو انقسام حصل داخل 

اللوغوس الإغÎيقي منذ ما قبل سقراط، الأمر الذي جعل الفكر الفلسفي اليوناŅħ يتأرجح 

من  وغيرها  والكثرة،  الوحدة  والصيرورة،  الوجود  ثنائية  داخل  المعادلة   ŅûÎط أحد  بين 

الفلسفة   łĞإ ومنها  اليونانية  للفلسفة  الأساسية  النظÎية  شكلت  التي  التقابلة  الثنائيات 

الغÎبية عłĜ امتداد عهود طويلة. وما قام به «أفلاطون» Ņû هذا الصدد أنه «أول من تعرف 

عłĜ الوجود لا كشكل لموجود خاص، وإنما الوجود كمشكلة» Ņû كون السؤال الأساسي لا 

يتعلق بكيفية انتظام الوجود أو معرفة تكونه وبنيته بقدر ما يتعلق الأمر بالوجود كمفهوم 

وبمغزى هذا المفهوم(2).

ينظر بالعالية دومة ميلود، التاÌيخ كشكل رمزي، مجلة دراسات إنسانية واجتماعيّة، جامعة وهران،   -1
العدد8 جانفي 2018.

ينظر، بلعالية دومة ميلود، المرجع السابق.  -2



 556

 łĞوظل الصراع حول هذه الثنائية حتى جاء كانط الذي رد هذا الخلاف بين الثنائيتين إ

خلاف منهاجي «لم يعد ينظر إłĞ هذا الانقسام كما لو كان ميتافيÑيقيا أو أنطولوجيا بقدر ما 

صار ينظر إليه عłĜ أساس منهاجي فقط، ومن ثم اعتبار مبدأي الوجود والصيرورة بمثابة 

مقولتين متلازمتين للنشاط العلمي، فلا تعارض فعŅĜ بينهما Ņû الفلسفة الكانطية، لأنهما 

لا يعبران عن اختلاف أنطولوجيّ أساسي، أي اختلاف Ņû طبيعة الأشياء Ņû ذاتها وماهيتها. 

الإنسانية  للمعرفة  يمكن  فلا   .Ņħالإنسا للعقل  مزدوجة  مصلحة  بالأحرى  يمثلان  إنهما 

الاهتداء إłĞ غايتها إلا إذا اتبعت الطÎيقين معا، واعتنت بهما معا. فعłĜ المعرفة أن تعمل 

وفقا لمبدأين «ناظمين» مختلفين: مبدأ المشابهة ومبدأ الاختلاف، مبدأ التجانس ومبدأ 

التنوع.» 

ضمن حدود هذه النظرة التي أشار إليها كانط «ينظر إłĞ التاÌيخ من حيث أنه عالم 

التنوع الذي يسم كل أشكال التجÎبة الإنسانية، إلا أنه لا يمكن أن يكون مفهوما ومؤولا بلغة 

التغير المحض، أو التنوع اللانهاŅŎ لأحداثه إذا لم يفترض الفكر مسبقًا ضÎباً من النسقية 

الصوÌية أو الوحدة الشكلية تكون علامة عłĜ مفهوم الوجود التاÌيخي ذاته. ومع ذلك «فال 

ينبغي أن ننظر إłĞ هذه الوحدة كما لو كانت تتمتع بالحضور منذ بداية حركة هذا الوجود، 

بل إن وحدة هذا الوجود ليست ممكنة إلا إذا اعتبرناها هدفا نسعى لبلوغه»، وبهذا الاعتبار 

يستبعد «كاسيرر» التصور الساذج لعالقة الفكر بالوجود كما تفصح عنه نظÎية الانعكاس 

سواء  الوجود،  لظواهر  عاكسة  مرآة  مجرد  كان  لو  كما  الفكر  يعد  الذي  التصور  ذلك  أي 

كانت ظواهر الوجود الطبيعي الفيÑياŅŎ أو ظواهر الوجود الإنساŅħ التاÌيخي، بل إن العلم 

الطبيعي نفسه يدحض مثل هذه النظÎية الساذجة، إن المعرفة التاÌيخية، مثلها مثل أي 

معرفة إنسانية أخرى، نشاط فكري لا يمكن أن يشذ عن نظام الوساطة الرمÑية من حيث 

هي وساطة يبلغ من خلالها الإنسان معرفة بذاته ككائن مبدع أو بالأحرى «كحيوان رامز». 

ولكن كيف يمكن اعتبار التاÌيخ نسقا رمÑيا؟ وهل يمكن لخاصية التنوع التاÌيخي لأشكال 

التجÎبة الإنسانية أن تحول بين المعرفة التاÌيخية وبين المعرفة النسقية الرمÑية؟ يجيب 

بنفس  ينطوي،  عالم  التاÌيخ هو  عالم  «أن  بقوله  المنهجية  المفارقة  «كاسيرر» عن هذه 

 Ņû مبدأ جوهري أو عنصر وجود ليس له، مع ذلك، نفس المعنى الذي نجده łĜالقدر، ع

عالم الفيÑياء. فبدون هذا العنصر لا يمكننا الحديث عن التاÌيخ كنسق»(1).

ينظر، بلعالية دومة ميلود، المرجع السابق.  -1



 557

لقد بدا التاÌيخ مع «يوهان جوتفÎيد هيردر» كما لو كان شيئًا يعج بالحياة، وبالرغم 

من أنه لم يتمكن من إقامة نسق موحد وكامل Ņû ذاته للتاÌيخ، إلا أنه أحدث ثورة Ņû علم 

التاÌيخ أشبه بالثورة الكوبرنيكية التي أحدثها كانط Ņû الفلسفة، «فكما أراد كانط أن يعد 

رأى  فقد  التاÌيخ  كوبرنيك  لقب»  ’هردير‘   łĜنطلق ع أن  يمكن  كذلك  الفلسفة،  كوبرنيك 

تفسير التاÌيخ اعتمادا عłĜ طبيعة الإنسان وحدها، وتصوره شيئا يكشف فيه. كان يكفي 

والتاÌيخ  الإنسانية»  النقاب عن  الطبيعة لكشف  لحقيقة  رؤيتنا  لقلب  التصور  مجرد هذا 

معا، إذ لم يعد ينظر للإنسان بأن له تاÌيخ لأن ليس له طبيعة، بل «للإنسان تاÌيخ لأن له 

طبيعة»، وهذا هو الشعار الذي سيرفعه الكثير من المؤرخين المحدثين، حيث كانوا يأملون 

الملامح  الزمني وخلف تعدد أشكال الحياة الإنسانية،  كتشاف، تحت التدفق  جميعًا Ņû ا
الثابتة للطبيعة البشÎية».(1)

إن نظرة «هردر»، ومن ثم Ņû النزعة الرومانتيكية التي تبنت أفكاره Ņû علم التاÌيخ 

هي التي ستسطر عłĜ نظÎية الأفكار التاÌيخية Ņû أوروبا خلال القرن التاسع عشر، بسبب 

التأثير الذي مارسته عłĜ كثيرمن المؤرخين الكبار أمثال «رانكه» و«نيبور» و«هبمولدت»، 

وذلك عłĜ الرغم من تباين أطروحاتهم فيما يتعلق بمنهج الكتابة التاÌيخية ومبادئها.

«فلسفة  أولا:  أساسيتين:  فكرتين   łĜع «هيردر»  التاÌيخ عند  فلسفة  فكرة  وتقوم 

فلسفة  إن   «Ņħالإنسا التاÌيخ  فلسفة  عن  «أفكار  الإنساŅħ»  وثانيا:  بالتكوين  تهتم  تاÌيخ 

كاً تقدميًا  هيردر Ņû التاÌيخ فÎيدة من نوعها بالنظر لتطويره تصورًا غائيًا للتاÌيخ بوصفه إدرا

لـ «العقل» و«الإنسانية» وهو مفهومٌ مهّد لظهور هيجل وأثر به تأثيرًا قوياً بجانب آخÎين، 

وعłĜ كل حال فإن هذا التصور ملتبس جدًا عند التمعّن فيه، وليس من منجزات هيردر 

الهامّة Ņû هذا الحقل؛ ولعل منجّز هيردر الأكثر أهمية هو تطويره للأطروحة السالف ذكرها 

 Ņû يةÌوالتي عارض بها بعض فلاسفة التنوير كهيوم وفولتير، وهو وجود الاختلافات الجذ

المفاهيم بين الحقب التاÌيخية والثقافات والأفراد، فمفاهيم الناس ومعتقداتهم وقيمهم 

وإحساساتهم وغيرها من أمور، تختلف بصورة عميقة بين حقبة زمنية وأخرى، وبين ثقافة 

وأخرى. تسود هذه الأطروحة Ņû «حول تغيّر الذائقة» 1766 وتستمر طوال مشوار هيردر 

ونتشه  وهيجل  وشلايرماخر  شليجل  كالأخوينّ  تبعه  فيمن  بالغ  بشكل  وأثرت  الفكري، 

بلعالية دومة ميلود، المرجع السابق.  -1



 558

ودلتاي(1).

ونكتفي بهذه النظرة الموجزة التي تشير إłĞ أهم خلفية مرجعية أصلت لعلم التاÌيخ 

فلسفة  بناء   Ņû للأحداث وساهمت  المؤرخين  نظرة  الفلسفية وشكلت  مرجعيته  وكونت 

التاÌيخ.

https: // ،يف بن عيد السليطي، موقع حكمةÎتر: ط يوهان جوتفÎيد فون هيردر،  مايكل فورستر،   -1
hekmah.org/هيردر/



 559

خاتمة

التاÌيخ  وعلم  عمومًا  الإنسانية  للعلوم  الساندة  المعرفيّة  الخلفيات  عن  البحثَ   ʜإن

بامتياز  جسدته  الذي   ŅûÎالمع النسق  ضمن  مهمة  مكانة  تحتلُ  خصوصًا  والفن  والأدب 

المرجعيات الفلسفية لهذه المعارف، وتكمن أهمية البحث Ņû بيان جوهر الإنسان ذاته ضمن 

 Ņû شروط وجوده الأنطولوجي الطبيعي. إنه بحث لمدى تأثير الفلسفة بمعارفها المختلفة

فهمه  وعمق  الموجودات،  من  غيره  تملكها  لا  ملكة  يمتلك  ككائن  لوجوده  الإنسان  فهم 

لطبيعة وجوده تنقله من مجال المعرفة إłĞ مجال الحضارة.

إنʜ أية معرفة نظÎية أو إجرائية نابعة من خلفية مرجعية فلسفية قادرة عłĜ تعميق 

وجودي  تصور  بناء   Ņû وتوجهه  مساره  بضبط  كفيلة  وهي  ولذاته  لمعارفه،  الإنسان  فهم 

يحقق له استقلاليته ككائن شعاره أنا أفكر إذا أنا موجود تأكيدًا لأهمية التفكير Ņû الحياة.

 : ʜومنه، يتضح أن

الخلفيات المعرفية الإبستمولوجية تتبعها Ņû العلوم الإنسانية يعمق فهم الخلفيات    -

المرجعية التي اعتمدت عليها، ويقوي فهمنا النظري لها، ويثبت نجاعتها الإجرائية.

تتجاوز معرفة الخلفيات الفلسفية كنه الإدراك العلمي إłĞ القناعة الوجودية، وتحقق    -

الموضوعية، وصحة الطرح المنهجي.

التعقيد  من  وتخلصه  الموضوعي  الطرح  بساطة   łĜع الفلسفية  الخلفيات  تحافظ    -

الدلاŅĞ الذي نجده Ņû العلوم الطبيعية والبحوث المادية.

أبعاده  بتعدد  الاجتماعي  الواقع  الفلسفية فهم  بأبعادها  المعرفية  الخلفيات  تسهل    -

وفهم الذات الإنسانية، وتثبت فاعليته التوليدية.

تتناول العلوم الإنسانية بعض القضايا التي تتجاوز الإدراك بسبب بعدها الميتافيÑيقي    -

وإثبات  فهمها  تقÎيب   łĜع الفلسفية  المعارف  فتعمل  مثلا،  والخرافات  كالأساطير 

شرعية البحث فيها ونشرها. 

المجتمع  إقبال  المعرفية عمومًا والفلسفية خصوصًا عłĜ أسرار  الخلفيات  تكشف    -

العلمي عłĜ العلوم الإنسانية حتى تزول الفوارق بين العلوم الطبيعية ذات التوجه 

المادي والعلوم الإنسانية ذات التوجه الاجتماعيّ.



 560

قائمة المصادر والمراجع

  ،يع بيروتÒدار الثقافة للنشر والتو ،Ņ¡Îوالع Ņ¡Îالشعر الغ Ņû إيليا الحاوي، الرومانسية

ط2، 1983.

  فلسفة العلامة-، منشورات Ņû بة سيميائيةÌأحمد يوسف، الدلالات المفتوحة – مقا

الاختلاف، دار العÎبية للعلوم بيروت، ط1، 2005. 

 .1973 ،2أرسطوطاليس، فن الشعر، تر: عبد الرحمن بدوي، دار الثقافة بيروت، ط

  يخ كشكل رمزي، مجلة دراسات إنسانية واجتماعيّة، جامعةÌبالعالية دومة ميلود، التا

وهران، العدد8، جانفي 2018.

 .2006 ،4ط ،Ņ¡Îالع Ņûبرهان غليون، اغتيال العقل، المركز الثقا

  ،بيروت Ņûالثقا Ņ¡Îية التلقي، أصول وتطبيقات، المركز العÎبشرى موسى صالح، نظ

ط1، 2001.

  ،للطباعة والنشر، بيروت الطليعة  الفلسفية، تر: سمير كرم، دار  الموسوعة  روزنتال، 

ط1، 1974. 

 ttps: //selkattan.blogspot. بصÎية.  فنون  مدونة  القطان،  حمدي  سعيد 

com/2013-11-11-archive.html

  التكوين دار  لوسيانغولدمان،  منهج   Ņû دراسة  التكوينية،  البنيوية  جمال،  شحيد 

دمشق، ط1، 2013.

  ،الدار البيضاء ،Ņ¡Îالع Ņûتقويم التراث، المركز الثقا Ņû طه عبد الرحمن، تجديد المنهج

ط2.

  بية: المركزÎللحداثة الغ ŅČالنقد الأخلا Ņû طه عبد الرحمن، سؤال الأخلاق - مساهمة

الثقاŅû العŅ¡Î، الدار البيضاء، ط1، 2000.

  ،التفكيك، عالم المعرفة، الكويت łĞيز حمودة، المرايا المحدبة، من البنيوية إÑعبد الع

.1998



 561

 .2013 ،1ية الأدب، دار التنوير، القاهرة، طÎنظ Ņû عبد المنعم تليمة، مقدمة

  لاري فلسفة   Ņû دراسة  العلمي:  التقدم  إشكالية  محمد،  الفتاح  عبد  أحمد   ŅĜع أبو 

لودان. التفاهم، 2012، مج. 10، ع. 38.

  عماد الحسناوي، التعليم الفلسفي عند كانط، الحوار المتمدن مجلة إلكترونية، العدد

.2018 - 5781

 .1995 ،1محسن محمد عطية، أفاق جديدة للفن، دار المعارف، مصر، ط

 .2005 ،5محمد مندور، الأدب وفنونه، نهضة مصر للطباعة والنشر، ط

 .محمد مندور، النقد والنقاد المعاصرون، مطبعة النهضة، القاهرة

  موقع السليطي،  عيد  بن  طÎيف  تر:  هيردر،  فون  جوتفÎيد  يوهان  فورستر،  مايكل 

حكمة، https: //hekmah.org/هيردر/

  يخ،  إصدارات سلسلة الشباب، شركة الأمل للطباعةÌالنشار، مصطفى، فلسفة التا

والنشر، القاهرة: ط1 2004.

  Cassirer Ernst, essai sur l’homme, éd de minuit, paris, 1975.

  Levi -Strauss. Anthropologie structurale. Ed. plon 1973.





 861

فهرس الموضوعات

الصفحةعنوان البحثاسم الباحثم

د. إيناس نظمي الزيناتي1
التّفكير النّاقد بين جذوره التّاريخيّة وضوابطه 

)اللغوية والنّقدية( الحديثة- دراسة تحليليّة مقارنة
7

أ. د. يوسف مقران2

خمسة أنساق نقدية لتأطير المشكلة المصطلحية في 

النظريات اللسانية العربية

ـ من تشخيص الواقع إلى إعمال التوقع ـ

37

3
أ. د. بلقاسم الجطاري

أ. عبير البريكي

الأدب الرقمي العربي في محكّ الرصد التجنيسي؛

تأملات ومقارنات
83

4
أ. د. محمد محمد النجار

د. أميرة أحمد مصطفى

 Web Quest توظيف الرحلات المعرفية

في تنمية مهارات التفكير الناقد لطلاب أقسام 

المكتبات والمعلومات: أنموذجًا مقترحًا

101

د. جيهان رشوان5
أثر إستراتيجية هوكنز على التحصيل والتفكير 

الناقد لدي طفل الروضة بالإمارات العربية المتحدة
131

6
أ. زينب جميلي

أ. عادل صيد

التربية الإعلامية الرقمية والتفكير الناقد 

دور مهارات التعلم في عصر التكنولوجيا 

في تمكين المجتمع الرقمي
169

د. محمد خالد محمد الزعبي7
دور معلمي المدارس الحكومية في الأردن 

في تنمية مهارات التفكير الناقد لدى طلبتهم
193

8
د. عئشة مبارك

أ. أمل الشحي

التفكير الناقد في منهج التربية الإسلامية

- في دولة الإمارات العربية المتحدة -

)الصف الثاني عشر أنموذجًا(

231

أ. د. أسماء فتحي عبد العزيز شحاته9

الذكاء الاصطناعي ومستقبل التفكير الناقد 

في علم الفقه بين الإمكانات التكنولوجية 

والضوابط الشرعية

255

289التفكير الناقد وتدريس العلوم الإسلاميةد. مريم المنصوري10

د. لبنى المفتاحي11
مناهج المستشرقين في دراسة الإسلام: 

قراءة تأويلية
323

أ. د. حسيبة حسين12
الاستدلال بالمقاصد الشرعية وأثره 

في الاجتهاد في القضايا المعاصرة
349

13
أ. م. د. رحاب محمود نذير 

م. د. ميسون يونس محمود

توظيف الذكاء الاصطناعي 

في خدمة القرآن الكريم والسنة النبوية
377

401النقد الفقهي بين التنظير والتطبيقأ. د. إبراهيم رشاد14



 862

15
د. سُـليمان عبد الواحـد يوسُـف

د. أمل محمد غنايم

الإسهامات التطبيقية للتدخل السيكولوجي 

في تنمية التفكير الناقد: 

دراسة مقارنة بين البرامج التدريبية والإرشادية 

في البيئة العربية باستخدام منهجية التحليل البعدي

441

د. بلقاسم مارس16
المناهج النقديةّ وتأثيرها 

في نظريات العلوم الإنسانيّة قديما وحديثا
471

د. عبد الفتاح محفوظ17
التفكير الناقد لدى طلاب العلوم الإسلامية ومهارات التعلم 

في عصر التكنولوجيا
503

د. قردان ميلود18
الخلفياتُ الإبستمولوجيّة للمناهج النقديةّ ودورها 

الثقافيّ في إثراءِ العلومِ الإنسانيّةِ قديمًا وحديثًا
539

19
أ. شهيدة جبار 

أ. فايزة صحراوي

مبادئ نمو التفكير الإبداعي من 

منظور التحليل النفسي
563

د. محمد رندي20
المناهجُ النقديةُّ الغربيّةُ والشعـر العربيّ

مِن الـشكِ إلى الهدمِ والتقويـضِ
599

21
 د. مخلوفي اسعيد

د. ساعد صباح

صعوبات توظيف مهارات التفكير الناقد 

في التعلم لدى طلبة المدرسة العليا 

للأساتذة بقسنطينة بالجزائر

637

د. أنس القَرْباص22

الاستدلالُ الأصوليُّ بين الاجتهادِ والتقليدِ:

دراسةٌ في بيان نقدِ الأصوليينَ للاستدلالِ المنطقيّ 

الأرسطيّ

681

د. عمر بو شنة23

صِناعةُ التّفكيرِ النّاقدِ في 

الدّرسِ اللغّويّ عندَ عبدِ الرحمن الحاج صالح 

)1927 - 2017م(

709

د. لحسن أبو القاسم24
توظيف التمثيل في العلوم الإسلامية 

بين الاجتهاد والجمود
745

د. شفاء مأمون ياسين25
الضابطُ السياقيُّ في الدراساتِ النحويةِ التراثيّةِ وأثرهُ 

في التطورِ الدلاليّ وتعيينِ المعنى
777

807منطق النقد؛ أسسه ومفترضاته وتطبيقاتهد. يونس الخمليشي26

د. عمار حلاسة27
تلقي النقد الأدبي العربي المعاصر 

للنظريات اللسانية والنصية الغربية
833




