


كتاب 

المؤتمر الدولي الثالث 

للدراسات العليا والبحث العلمي 

الموسوم بـ 

آفاق التفكير الناقد في العلوم الإنسانية

رؤيّة نقديّة بين الحداثة والتقليد

15 - 16 نوفمبر 2023 م

الإمارات العربية المتحدة

جامعة الوصل - دبي



لجنة نشر الكتاب

إشراف: 

أ. د. خالد توكال
نائب مدير الجامعة لشؤون البحث العلمي

رئيس لجنة النشر: 

د. عبد الله طاهر الحذيفي

الأعضاء: 

1- أ. د. سيد عبد الخالق إسماعيل

2- د. بهاء الدين شهوان

3- د. محمد سعيد القللي

4- د. هدير عبد الله كامل



 3

يمثِّل  العلميّ  البحث  بأنّ  الوصل  جامعة  في  نؤمن 
ركيـزةً أساسية من ركائز التعليم العالي، لأنهّ من الإنجاز 
ات العلمية التي تعتمدُ على استخدام الأسس المنهجية 
ودراستها،  الظواهر  اكتشافِ  إلى  المؤدية  الرصينة، 
إلى  الوصول  ومحاولة  والتحديات،  للمشكلات  والتصدّي 
إلى  تقود  جديدة،  معرفة  إنتاج  إلى  سعيًا  الحقائق،  فهم 
مقومات  بناء  في  الإسهام  بقصد  الأفضل،  نحو  التطوير 

التنمية الوطنية وخدمة الإنسانية بشكل عام. 

أ. د. محمد أحمد عبد الرحمن 
مدير الجامعة 					   





 5

كلمة الرئيس التنفيذي للمؤتمر
الدكتور إبراهيم ربابعة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد الرسول الأمين، وبعد 

لقد جاء المؤتمر الدوليّ الثالث للدراسات العليا والبحث العلميّ الموسوم بـ »آفاق 

التفكير الناقد في العلوم الإنسانية – رؤية نقدية بين الحداثة والتقليد« وفق رؤية علمية 

سعت إلى تحقيق استثمار علميّ دقيق لتمكين العلاقة بين العلوم الإنسانية ومنهجيات 

التفكير الناقد؛ فقد مثّل القرن الحادي والعشرين تميّزًا واضحًا في إعادة الاعتبار لتمكين 

العلاقة المنطقية بين اللغة والتفكير الناقد، وقد جاء ذلك طبق منهج علميّ قوامه أنّ اللغة 

التفكير ذاته، ولتأسيس ذلك وفق رؤية علمية صارمة فقد تأسست قراءات علمية  هي 

جديدة تعلي من إجراءات التفكير الناقد في كل المسائل المعرفية في العلوم الإنسانيّة.

أمّا اليوم فإنّ علوم الذكاء الاصطناعي والتكنولوجيا قد فتحت الباب على مصراعيه 

للغة  الآلية  المعالجات  إنّ  إذ  اللغوي،  البحث  في  الناقد  التفكير  في صميم  ذاتها  وأدخلت 

وبحثية  نقدية  عمليات  لأي  رئيسًا  منطلقًا  تعدّ  التفكير(  من  الآخر  الورقة  وجه  )بوصفها 

معاصرة، ولم يعد الفصل بين اللغة والتفكير والتكنولوجيا مقبوًال وفق تصوّرات الأجيال 

المعاصرة، وقبل ذلك كانت مثل هذه العلاقة مسرحًا لجدل لم يقد إلى نتائج صحيحة، فقد 

وصلت الأبحاث العلمية المعاصرة إلى خلاصة مفادها أنّ العلاقة بين اللغة والتفكير والذكاء 

الاصطناعي علاقة وثيقة لا يمكن إنكارها، إذ إن التفكير الناقد محركٌ رئيس لعمليات إنتاج 

اللغة وتنظيمها وترتيبها، وخير دليل على ذلك من أنّ الخطاب الاتصالي يقوم أساسًا على 

عمليات تفكير ناقدة عميقة، فنحن عندما نتخاطب مع الآخرين نفكرّ معهم ونقبل نقدهم، 

ونعود فنفكرّ في خطابنا وننقده، إنّ عمليات التفكير الناقد المستمرةّ هذه تقود إلى تنقية 

الخطاب الاتصالي والارتقاء به إلى أعلى مستويات الرقيّ الإنساني. 

إنّ المؤتمر الدولي العلمي »آفاق التفكير الناقد في العلوم الإنسانية – رؤية نقدية بين 

الحداثة والتقليد« مثّل محاولة علمية جادة سعت إلى تقديم مقاربات جديدة لفهم العلاقة 

بين التفكير الناقد والعلوم الإنسانية، وقد ورد إلى هذا المؤتمر واحد وتسعون ملخصا بحثيا 

من إجمالي مائة وستة تم التقدم بها، وانتهى إلى خمسة وثلاثون بحثا علميا محكما شاركت 

في المؤتمر، من إجمالي ستة وخمسين بحثًا، من أربع عشرة دولة منها الإمارات والجزائر 

والمغرب وتونس ومصر والعراق والأردن وسلطنة عمان والكويت.



 6

وجاء ذلك وفق محاور رئيسة هي:

11 ضوابط وروافد التفكير الناقد في العلوم الإنسانية: منطلقاته النظرية وتطبيقاته..

22 النقد بين توظيف الذكاء الاصطناعي وتنوع مصادر المعرفة..

33 أصول الاجتهاد ونقد الاستدلالات في التراث الإنساني..

44 التفكير الناقد في العملية التعليمية..

55 التفكير الناقد وعلوم المكتبات والمعلومات..

وقد خلصت مقاربات المؤتمر وأبحاثه إلى نتائج علميّة تمثّلت في الآتي:

yy باعتبارها الجامعة  قبل  فيما  التعليمية  المناهج  في  الناقد  التفكير  مهارات  تضمين 

أساسًا للعملية التعليمية. 

yy.تشجيع البحوث التي تعنى بالتفكير الناقد في الموروث الثقافي العربي

yy .استثمار الذكاء الاصطناعي في المسائل الفقهية وخدمة السنة النبوية

yy.ابتكار أدوات قياس التفكير الناقد في العلوم الإنسانية لرصد فرص التحسين

yy.تجديد الطرائق والوسائل التعليمية وأساليب التقويم

yy التفكير تنمية  في  قدراتهم  لاستثمار  متخصصة  دورات  طريق  عن  المعلمين  إعداد 

الناقد عند طلابهم. 

yy .استثمار مهارات التفكير الناقد في النقد اللغوي المعاصر

yy العلوم في  المعرفة  البنى  وتوظيف  وتقييم  تحليل  في  الاصطناعي  الذكاء  استثمار 

الإنسانية.

yy.تدارس الأصول المنهجيّة الإجرائيّة التي يقوم عليها التفكير النّاقد في العلوم الإنسانية

yy .تحديث الناقد التربوي ماديا ومعنويا

إنّ هذه النتائج العلمية الدقيقة تقود إلى فتح مجالات جديدة في إجراء البحث المعرفيّ 
لتمكين العلاقة بين التفكير الناقد والعلوم الإنسانيّة، وهو ما نأمله من خلال جهود العلماء 
والباحثين في أن يستثمروا معطيات التكنولوجيا المعاصرة لرفد العلوم الإنسانية بمسارات 

جديدة من أنماط التفكير الناقد والبحث العلمي.

والحمد لله رب العالمين.













 325

ملخص

الفكر الإسلامي، كما لعب   Ņû تزال ولا  أثرّت  التي  المهمّة  العوامل  أحد  الاستشراق 

دورًا بارزًا Ņû صياغة التصوّرات الغÎبيّة السلبيّة عن الإسلام، فقلʜ أن تجد مجالاً لم يتناولوه 

بالبحث والدرس، وŅû الجملة فقد كان للاستشراق أثرٌ كبيرٌ Ņû خلق أزمة المثقّفين المحدثين 

أعدادٍ  العلميّة، وعن طÎيق  مناهجه Ņû مؤسساته  العالم الإسلامي، من خلال تطبيق   Ņû

كبيرةٍ من الطّلبة تلقّوا تعليمهم Ņû الغرب. 

إنّ ثلة من المستشرقين وقفوا حياتهم لدراسة الدّين الإسلامي Ņû جوانبه كافّة، وأقيم 

من  وجمهرةٍ  الإسلاميّ  العالم  قادة  قلب   Ņû أثاروا  فقد  كبير،  وزنٌ  إليه  انتهوا  وما  لآرائهم 

والرسّول،  الرسّالة  حول  شبهاتٍ  وبلغته،  الغرب  كز  مرا  Ņû الإسلام  درسوا  الذين  مفكÎّيه 

بماضيه   ʟظن وسوء  حاضره،  ومقتًا من  الإسلام،  مستقبل  من  يأسًا  نفوسهم   Ņû وأحدثوا 

انطلق هؤلاء أو كثيرٌ منهم من ثقافتهم الخاصّة، بإسقاطاتٍ غير عادلةٍ عند تناولهم الإسلام، 

ومن منطلقات الفكر الأوŅّ¡Ì نفسه Ņû أوج مراحل تفوّقه. وهذه الورقة البحثية الموسومة 

ب«مناهج المستشرقين Ņû دراسة الإسلام قراءة تأويلية» جاءت استجابة لواقع لا يمكن 

إنكاره وهو أنّ للاستشراق تأثيراته القوية Ņû الفكر الإسلامي الحديث أردنا أو لم نرد، ولهذا 

فلا نستطيع أن نتجاهله أو نكتفي برفضه، لذلك لا مناص من مواجهة المشكلة وطرحها 

واستخلاص نتائجها، سأحاول جاهدًا تسليط الضّوء عłĜ تلك المناهج، وفق النقاط الآتية: 

الأثر  (العكس،  منها: منهج  المستشرقين و  مناهج  ثانيًا  الاستشراق ونشأته،  أولاً تعÎيف 

والتأثير، العلماŅħ، المادي، الاسقاطي، الانتقاŅŎ، الشموŅĞ التعميمي، الفيلولوجي التفكيكي، 

والتي  البحث  خاتمة  وأخيرا  والمطابقة)،  والمقابلة  والهدم،  والبناء  والافتراض،  والشك 

ستتضمن أهم نتائج البحث وتوصياته. 

الكلمات المفاتيح: المنهج - المستشرقين - الإسلام - الأثر



 326

Abstract

Orientalism is one of the important factors that have influenced - and 
continue to affect - Islamic thought and played a prominent role in shaping 
Western negative perceptions of Islam, They said to find an area that they 
did not address with research and lessons. In the sentence, Orientalism had 
a major impact on creating a crisis of modern intellectuals in the Muslim 
world. Through the application of its curricula in its scientific institutions, 
and through large numbers of students educated in the West.

A few orientalists stood their lives to study Islamic religion in all its as-
pects. And their opinions - and what they ended up with - were weighed 
down. They raised the heart of the world’s Muslim leaders and of his intel-
lectuals who studied Islam in the centres of the West and in its language. 
And they created a despair for the future of Islam. And a lot of people in 
his presence, and bad thought of his past, these people - or many of them 
from their own culture. by unjust projections when addressing Islam, and 
from the very premises of European thought at the height of its superiority. 
This paper, tagged «Orientalists’ curricula in the study of Islam, interpretive 
reading» In response to the undeniable reality that Orientalism has a strong 
influence on modern Islamic thought we wanted or did not respond, and that 
is why we cannot ignore it or simply reject it, so it is imperative to confront 
the problem, raise it and draw its conclusions, I will try very hard to shed light 
on those curricula, according to the following points: first - the definition of 
Orientalism and its upbringing, second,

Orientalists’ curricula, including: curriculum (reverse, effect and effect, 
secular, material, projective, selective, generalized, physiological, deconstruc-
tion, suspicion and assumption, construction and demolition, interview and 
matching) , and finally the conclusion of the research which will include the 
most important findings and recommendations of the research.

Keywords: Curriculum - Orientalists - Islam - Impact



 327

مقدمة

يرجع تاÌيخ الاهتمام بدراسة الإسلام Ņû الغرب إłĞ العـصور الوسـطى الأوروبية، ولكن 

تزايد هذا الاهتمام كثيرا خلال الÎبع الأخير من القرن الميلادي الماضي، حيث أسهمت عدة 

عوامل Ņû دفع الغÎبيين لدراسة الإسلام ومحاولـة إعادة استكشاف مضامينه الأساسية. 

واحتكاك  الإسلامي،  العالم  عمت  التي  اليقظة  مظـاهر  هي  Ìيب  بلا  العوامل  تلك  وأهم 

بعض دوله بشكل عنيـف مـع الغرب، ويمكن التأÌيخ لبداية ذلك الاحتكاك العنيف بالغرب 

بقيـام بـالثورة الإيرانية Ņû عام 1989م التي كان لها دوي شديد لما يهدأ بعد.

أثر   łĞإ الغرب  نظـر  لفـت   Ņû الكبير أثره   ŅĜالإسرائي  Ņ¡Îالع الصراع  كان لاشتداد  وقد 

العامل الديني Ņû ذلك الصراع، كما جاء تصاعد النفوذ السعودي عłĜ المستويين الإقليمي 

والعالمي ليؤكد أهمية دراسة الإسلام الذي يمثل دسـتور الحكم Ņû تلك الدولة. وعłĜ الصعيد 

العالمي أدى سقوط الاتحاد السوفيتي السابق إłĞ ازدياد اهتمام الغÎبيين بدراسة الإسلام، 

إذ اعتقد الكثيرون من المحللين الاستراتيجيين، وكبـار الخبراء والمثقفين السياسيين، أن 

الإسلام سيمثل عنصر التحدي الأيديولوجيي الجديد لليبرالية الغÎبية بعد اندحار المذهب 

الشيوعي، وبرز ذلك بشكل واضح Ņû كتابات مدرستي «صمويل هنتنجتون» و «فرانسيس 

فوكاياما»، وكان ذلـك دافعًا لمÑيد من التقصي Ņû دراسة الإسلام.

الدينية  الأصـولية  الظاهرة  لنمو  كان  الغÎبية  المجتمعات   Ņû  ŅĜالداخ الصعيد   łĜوع

الميلادي  القرن  مـن  الأخـيرة  الثلاثة  العقود  خلال  المتحدة  الولايات   Ņû لاسيما  الإنجيلية 

بالدراسة  عامة  الأديان  وتعقـب  هـو،  حيث  من  بالدين  الاهتمام   Ņû الكبير  أثره  الماضي 

 łĜع حتى  وانتشارًا  نموًا  العالمية  الأديـان  كثـر  أ هو  الإسلام  كان  ولما  الوثيقة،  والمتابعة 

مستوى البلاد الغÎبية فقد أدى ذلـك إłĞ بـذل جهود عديدة Ņû دراسة الإسلام من ناحية 

 Ņû الدعوة له، الأمر الذي أبرز، لأول مرة Ņû محتوياته الأصيلة، ومن ناحية الجهود المبذولة

تاÌيخ الغرب الحـديث، تكوّن جاليات إسلامية قوية ببعض حواضره الكبرى.

فالاستشراق أحد العوامل المهمّة التي أثرّت ولا تزال Ņû الفكر الإسلامي، كما لعب 

دورًا بارزًا Ņû صياغة التصوّرات الغÎبيّة السلبيّة عن الإسلام، فقلʜ أن تجد مجالاً لم يتناولوه 

بالبحث والدرس، وŅû الجملة فقد كان للاستشراق أثرٌ كبيرٌ Ņû خلق أزمة المثقّفين المحدثين 

أعدادٍ  العلميّة، وعن طÎيق  مناهجه Ņû مؤسساته  العالم الإسلامي، من خلال تطبيق   Ņû

كبيرةٍ من الطّلبة تلقّوا تعليمهم Ņû الغرب.



 328

إنّ ثلة من المستشرقين وقفوا حياتهم لدراسة الدّين الإسلامي Ņû جوانبه كافّة، وأقيم 

من  وجمهرةٍ  الإسلاميّ  العالم  قادة  قلب   Ņû أثاروا  فقد  كبير،  وزنٌ  إليه  انتهوا  وما  لآرائهم 
والرسّول،  الرسّالة  حول  شبهاتٍ  وبلغته،  الغرب  كز  مرا  Ņû الإسلام  درسوا  الذين  مفكÎّيه 
وأحدثوا Ņû نفوسهم يأسًا من مستقبل الإسلام، ومقتًا من حاضره، وسوء ظنʟ بماضيه»(1).

ولعل هذا ما سنتبيّنه Ņû بحثنا هذا، حيث درسوا المستشرقين الإسلام دراسة عميقة 
ممنهجة تأويليّا أضفت إłĞ معالم خفية كانت كسحابة ضباب عłĜ تنوير الدين الإسلامي، 
بينها  ومتنوعة من  متعددة  مناهج  الإسلام،  دراسة   Ņû المستشرقين  مناهج  كانت  لذلك 

المنهج التأويŅĜ الذي سوف نعتمده Ņû بحثنا هذا.

1- مفهوم الاستشراق: 

الشرق،   łĞإ الاتجاه  مأخوذ من   Orientalism يةÑالإنجلي للكلمة  تعÎيب  الاستشراق 
وكلمة الاستشراق مشتقة من مادة شرق، يقال: شرقت الشمس شرقًا وشروقا، إذا طلعت، 

وهي تعني مشرق الشمس، وترمز إłĞ الحيز المكاŅħ من الكون وهو الشرق.

ولوجدناها  استفعال،  وزن   łĜع مصوغة  أنها  نجد  «استشراق»  لفظة   łĞإ وبالرجوع 
مأخوذة من كلمة شرق ثم أضيف إليها ثلاثة حروف هي الألف والسين والتاء، ومعناها 
جاء  وأديانه،  ولغاته  وآدابه  الشرق  علوم  سوى طلب  الشرق  طلب  وليس  الشرق،  طلب 
Ņû لسان العرب: شرق: «شرقت الشمس تشرق شروقا وشرقًا: طلعت، واسم الموضع: 
المشرق... والتشÎيق: الأخذ Ņû ناحية المشرق، يقال: شتان بين مشرق ومغرب، وشّرقوا 
تسَتَقْبِلُوا  فَلاَ   ..» الحديث:   Ņûو فقد شرق،  المشرق  طلع من  ما  وكل  الشرق،   łĞإ ذهبوا 

الْقِبلَةَ، ولاَ تسَتَدبرِوها ولَكِن شَرقُوا، أوَغÎَبوا..(2)

وهناك من يقول إن المقصود بالشرق ليس الشرق الجغراŅû؛ وإنما الشرق المقترن 

بمعنى الشروق والضياء والنور والهداية؛ ويرى البعض أن كلمة استشراق لا ترتبط فقط 

بالمشرق الجغراŅû؛ وإنما تعني أن الشرق هو مشرق الشمس؛ ولهذا دلالة معنوية بمعنى 
الشروق والضياء والنور بعكس الغروب بمعنى الأفول والانتهاء. (3)

أبو الحسن الندوي: بحوث ومقالات حول الاستشراق والمستشرقين، إعداد سيد الغوري، دار ابن كثير،   -1
ط1/ 2002م، ص15. 

أهَلِ  قِبلَةِ  باب  الوحي،  بـدء  كتـاب  البخاري،  وأخرجه  الحديث: صحيح  العرب، 2444/4*  منظور: لسان  بن   -2
امِ والْمـشْرقِِ، 109/1 وأخرجـه مـسلم فـي صحيحه، كتاب الطهارة، باب الاستطابة 2/ 209. ʜالْمدِينَةِ وأهَلِ الش

 - المعاصـÎين، 1994، ص، 191  المـسلمين  عنـد  النقـد  الاستشراق ومنهجية  الشاهد:  السيد محمد   -3
.211



 329

وعليه فالاستشراق يعنى بالبحث عن علوم الإسلام Ņû بلاد المسلمين عقيدة وشÎيعة، 

وتاÌيخًا ومجتمعًا وتراثًا.

تطلق كلمة الاستشراق Ņû معناها العام عłĜ العلم الذي يدرس ما يتعلقّ بالشرق 

الشرق  يتناول  الذي  العلم  فهو:  الخاص  بالمعنى  أمّا  وأدناه)،  ووسطه،  (أقصاه،  عمومًا 

 Ņû به  والقائم  والحاضر،  الماضي   Ņû ومجتمعه)  وتراثه،  (لغته،  كافّة  جوانبه   Ņû الإسلامي 

المعنيين يسمى «مستشرق»، وهو من تمكنّ من تلك الدّراسات»(1)، فمفهوم الاستشراق 

إذًا: «معرفة الشرق ودراسته»، وقد أسهم هذا التيّار Ņû صياغة التصوّرات الغÎبيّة عن العالم 

الإسلامي، معبّرًا عن الخلفيّة الفكÎيةّ للصّراع بينهما، ومن هنا لا يستطيع أي مستشرق 

أن يتناول موضوعا ما دون أن يخضع للقوالب الفكÎيةّ المسبقة؛ التي فرضت عليه نتيجة 

الثقافة التي Ņ¡Ì عليها. 

2- نشأة الاستشراق وأهدافه 

أطلقت كلمة مستشرق لأول مرة عłĜ أحد أعضاء الكنيسة الشرقية، ثم أطلقت بعد 

كسفورد الجديد معنى المستشرق بأنه:  ذلك عłĜ من عرف لغات الشرق، وعرف قاموس أ

تطلق كلمة الاستشراق Ņû معناها العام عłĜ العلم الذي يدرس ما يتعلقّ بالشرق 

الشرق  يتناول  الذي  العلم  فهو:  الخاص  بالمعنى  أمّا  وأدناه)،  ووسطه،  (أقصاه،  عمومًا 

 Ņû به  والقائم  والحاضر،  الماضي   Ņû ومجتمعه)  وتراثه،  (لغته،  كافّة  جوانبه   Ņû الإسلامي 

المعنيين يسمى «مستشرق»، وهو من تمكنّ من تلك الدّراسات»(2)، فمفهوم الاستشراق 

إذًا: «معرفة الشرق ودراسته»(3)، وقد أسهم هذا التيّار Ņû صياغة التصوّرات الغÎبيّة عن 

الخلفيّة الفكÎيةّ للصّراع بينهما»(4)، ومن هنا لا يستطيع أي  العالم الإسلامي، معبّرًا عن 

مستشرق أن يتناول موضوعًا (ما) دون أن يخضع للقوالب الفكÎيةّ المسبقة؛ التي فرضت 

عليه نتيجة الثقافة التي Ņ¡Ì عليها. أما بالنسبة لنشأته، فلم تتفق كلمة مؤرخيه ودارسيه 

محمود حمدي زقزوق: الاستشراق والخلفية الفكÎية للصراع الحضاري، دار المعارف، د/ط، ت، ص   -1
.18

محمود حمدي زقزوق: الاستشراق والخلفية الفكÎية للصراع الحضاري، دار المعارف، د/ط، ت، ص   -2
 .18

محمود حمدي زقزوق: المرجع السابق ص18.  -3
نسخة  الكاشف)،  (موقع  العالمية  الندوة  دار  المعاصرة،  والمذاهب  الأديان   Ņû الميسّرة  الموسوعة   -4

موجودة Ņû المكتبة الشاملة، 1/ 132. 



 330

عłĜ بداية زمنية محددة لظهوره»(1)، فÎبما رُدّ إłĞ صدر الإسلام، أو تزامن مع طلب رهبان 

النصارى العلم Ņû الأندلس»(2)، أو ولد مع الحروب الصليبية»(3)، أو Ņû القرن الثاŅħ عشر 

للميلاد حيث كانت أول ترجمة للقرآن الكÎيم إłĞ اللاتينية عام (538هـ/1143 م) ومنهم من 

يجعل بدايته مع فتح القسطنطينية عام (1453هـ) ؛ حيث أوقف المد الكنسي وتراجع، 

فاحتاج الغÎبيون للوقوف عłĜ أسباب قوة المسلمين والرد عليهم»(4). 

II- مناهج المستشرقين

بيان   Ņ«يأ مناهج متعددة وفيما  للدين الإسلامي  دراستهم   Ņû المستشرقون سلك 

لأهمها وهي ما طبقوه Ņû أبحاثهم ودراساتهم: 

1- منهج العكس: 

غاية  ليحقق  عكسها   łĞإ متعمدًا  فيقلبها  الأخبار،  بأوثق  المستشرق   Ņ«يأ أن  وهو 

يرومها، يقول ول ديورانت (ت1885م) Ņû (5) كتابه الموسوعي قصة الحضارة عن النبي 

(ص) : «وقد أعانه نشاطه وصحته عłĜ أداء واجبات الحب والحرب، لكنه أخذ يضعف حين 

م Ņû اللحم قبل عام  ʚبلغ التاسعة والخمسين من عمره، وظن أن يهود خيبر قد دسوا له الس

م» الثابتة؛ ليبرئ اليهود  ʚيد أن ينفي صحة واقعة «السÎمن ذلك الوقت»(6)، فبقوله (ظن) ي

من محاولة قتله.

وأنكر بعض المستشرقين كثيرًا من الإرهاصات والمعجزات، عłĜ الرغم من سلامة 

بعض الآثار الواردة فيها، وصححوا قصة الغرانيق»(7) التي ضعفها علماء الإسلام، بل حكم 

محمد فتح الله الÑيادي: ظاهرة انتشار الإسلام، المنشأة العامة للنشر (طرابلس)، ط1/ 1983م، ص   -1
 .62

العŅ¡Î، المجلس القومي للثقافة العÎبية،  محمد ياسينعÎيبي: الاستشراق وتغÎيب العقل التاÌيخي   -2
ط1/ 1991م ص135.

فاروق فوزي: الاستشراق والتاÌيخ الإسلامي، الأهلية (الأردن)، ط1، 1998م، ص 30.   -3
محمود حمدي زقزوق: الإسلام والاستشراق ص20، 21.   -4

Durant ولد لأب من أصل فرنسي كندي، من أشهر مؤرخي العالم مات عام 1981، من أشهر أعماله   -5
موسوعته ذائعة الصيت «قصة الحضارة» وكتاب «قصة الفلسفة»، أقام فترة من الزمن Ņû سوÌيا. 

انظر ترجمته Ņû مقدمة كتابه دروس التاÌيخ، دار سعاد الصباح (الكويت)، ط1/ 1993م، ص 8 18. 
نفسه، ص 48.  -6

لقد أطال المستشرق (وات) نفسه Ņû تقÎيرها وتفسيرها. انظر: محمد Ņû مكة، ت: عبد الرحمن الشيخ،   -7
الهيئة العامة للكتاب، 2002م، ص214 226.



 331

بعضهم بوضعها»(1). 

2- منهج التأثر والتأثر: 

طبق بعض المستشرقين هذا المنهج بإلحاح شديد، فحكموا بالتأثر عند كل تشابه، 

وهكذا تعاملوا مع الإسلام عłĜ أنه ليس إلا إفرازًا لحضارات سابقة، فجردوه بذلك من أي 

 łĞالحضارات القديمة، والذي دفعهم إ łĜسمة إبداعية أصيلة، وجعلوا هذه الصفات وقفًا ع

ذلك أنهم درسوا الإسلام بالمنهج نفسه الذي درسوا من خلاله المسيحية، ولما كانت هذه 

الأخيرة قد تأثرت بالبيئة التي انتشرت فيها، ولحقها تطور كبير، إذ دخلت فيها عناصر من 

بعض الأديان والفلسفات السابقة، فالدين الإسلامي Ņû نظرهم كذلك. 

الحضارة  وأن   ،(2)«Ņħالروما القانون  من  نسخة  عندهم  الإسلامي  الفقه  غدا  وهكذا 

الإسلامية Ņû أحسن أحوالها ـليست إلا شكلاً من أشكال «الهللينية»، بل إن الإسلام ذاته، 

هو لون جديد يجمع بين اليهودية والمسيحية»(3).

كل  عند  القاعدة  هذه  نطبق  أن   ł¡يأ الرصين  العلمي  فالمنهج  أمر  يكن من  ومهما 

 Ņûنتائج مشابهة إذا تماثلت الوقائع والظروف، و łĞتشابه؛ لأن العقل البشري قد يصل إ

دراسة الأديان ذات الأصل السماوي نكون أمام حالة خاصة، ذلك أن ما بينهما من تشابه 

أنها   łĜع الأديان؛  مع  تعامل  أنه  المستشرق  ومعضلة  المصدر،  وحدة   łĞإ أساسًا  يرجع 

منفصلة عن بعضها لا يجمع بينها رابط، فلما جاء دور المقارنة سمح لمخيلته أن تنسج 

إجابات عن تساؤلات بنيت عłĜ رؤية سطحية مسبقة: من تأثر بمن؟ وما هي أدلة التأثير، 

 ،ŅĜمنبعها الأص łĞوهكذا بدل أن تكون حالات التشابه بين الأديان عاملاً يوحدها ويرجعها إ

أداة   łĞإ المستشرق  بيد  تحولت  فقد  البشر،  هداية   Ņû المتجسدة  غايتها  يؤكد  ثم  ومن 

سطوٍ فكري؛ يتم بواسطتها إفراغ الإسلام من مضمونه، وذلك بإرجاعه إłĞ مصادر خارجية 

كالنصرانية، واليهودية، والمجوسية، والبوذية، والبابلية» (4).

المعرفة  دار  الخطيب،  الدين  نشرة محب  الباري،  فتح  وابن حجر:  الطبري: 18/ 663، 667.  تفسير   -1
(بيروت)، د/ت.ط، 8/ 439، والسيوطي: الدر المنثور، دار الفكر (بيروت)، 1993، 7/ 166ـ 169. 
مصطفى السباعي: الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، ط. المكتب الإسلامي، ص29.  -2

مناهج  (ضمن  ضمن  مقالة  الإسلامي،  التاÌيخ  دراسة   Ņû الاستشراق  منهجية  عبود:  بن  محمد   -3
المستشرقين، المنظمة العÎبية للعلوم والثقافة، تونس، 1985، 1/ 353).

عبد الله النعيم: الاستشراق Ņû السيرة النبوية، مرجع سابق، ص 34.  -4



 332

إن عدم الوقوف عłĜ الاختلافات الجوهÎية بين الإسلام، وبين الأديان الأخرى (فالإسلام 

رفض التثليث، والصلب، وفكرة الخلاص)»(1) جعلهم لا يرون Ņû الإسلام إلا نسخة منقحة 

تطبيق هذا  الأول عن  المسؤول  Òيهر Goldziher (ت1921م)»(2)  عن غيره، ويعد جولد 

المنهج غير العلمي، عندما أخضع الإسلام للتطور؛ مثله مثل الأديان الأخرى، وجعله متأثرًا 

بها وبالفلسفات المتأخرة عنه»(3)، وقد اقتفى أثره Ņû ذلك؛ ثلة كبيرة من المستشرقين حتى 

من وصف بالموضوعية كـ (Watt) مثلاً الذي تصور أن محمدًا لم يكن يعرف حتى أواخر 

العصر المكي الأبعاد الحقيقية لدعوته»(4)، وŅû ذلك ذهول؛ بل غفلة كبيرة عن المعطيات 

كدت منذ البداية عالمية الإسلام، فضلاً عن أن الأنبياء لا يمكن أن يسيروا  القرآنية التي أ

كالعميان خطوة واحدة، دون أن يملكوا مسبقًا استشرافًا شاملاً لما يسعون لتحقيقه»(5)، 

وهي بلا شك محاولة بغيضة ومتعثرة منه للقضاء عłĜ أصالة الإسلام»(6).

وأمثلة ذلك Ņû هذا الجانب كثيرة: فالقرآن من تأليف محمد e؛ واستعان عłĜ ذلك 

بالوقوف عłĜ مصادر أهل الكتاب»(7) والإفادة من حاشيته اليهودية والمسيحية»(8) كصهيب 

ر بتأثر النبي  ʜصحبته»(9)، فحالات التشابه تُفس Ņû وسلمان وابن سلام الذين أسلموا وكانوا

(ص) بأفكار ورقة بن نوفل، ومن ثم بعد الهجرة أخذ ينقل عن اليهودية والنصرانية لصياغة 

ديانة الإسلام.

دومنيك سورديل: الإسلام، دار التنوير (لبنان)، ط2/ 1998م ص 25.   -1
مستشرق مجري يهودي من أعماله: (الظاهÎية مذهبهم وتاÌيخهم) و (العقيدة والشÎيعة Ņû الإسلام)   -2
كثر من (592) بحثا. انظر  و (مذاهب التفسير الإسلامي). وله اهتمام كبير بالدراسات الشرقية، ترك أ

بدوي: موسوعة المستشرقين ص197 - 202.
العقيدة والشÎيعة Ņû الإسلام، ت: محمد يوسف موسى وآخرون، دار الكتب الحديثة (القاهرة)، ط2،   -3

ص 5 - 9.
محمد Ņû مكة، مرجع سابق، ص214، 216.   -4

عماد الدين خليل: الاستشراق والسيرة النبوية، (ضمن مناهج المستشرقين، المنظمة العÎبية للعلوم   -5
والثقافة، تونس، 1985، 1/ 182).

ط1/  والاجتماعية،  الإنسانية  والبحوث  للدراسات  عين   ،ŅČالاستشرا الفكر  آثار  حسن:  خليفة  محمد   -6
1997م. ص17، 18. 

جولد Òيهر: العقيدة والشÎيعة، مرجع سابق، ص20.   -7
والثقافة  للعلوم  العÎبية  المنظمة  المستشرقين،  (مناهج  ضمن  والقرآن،  المستشرقون  التهامي:   -8

(تونس)، 1985، 1/ 35. 
نفسه.  -9



 333

 łĜهذا الجانب كثيرة: فالقرآن من تأليف محمد (ص) ؛ واستعان ع Ņû وأمثلة ذلك
ذلك بالوقوف عłĜ مصادر أهل الكتاب»(1) والإفادة من حاشيته اليهودية والمسيحية»(2)، 
ر بتأثر  ʜصحبته، فحالات التشابه تُفس Ņû كصهيب وسلمان وابن سلام الذين أسلموا وكانوا
والنصرانية  اليهودية  عن  ينقل  أخذ  الهجرة  بعد  ثم  ومن  نوفل،  بن  ورقة  بأفكار   e النبي 
ذلك  فيها  وقع  التي  الأشياء  سرد   Ņû  Watt اجتهد  وقد  الجديدة،  الإسلام  ديانة  لصياغة 
الصلاة،   Ņû المقدس  بيت  نحو  والتوجه  والجمعة  الظهر،  صلاة  فرض  عن  فتحدث  التأثر، 
وصيام عاشوراء، وتحليل طعام أهل الكتاب، والزواج بالكتابيات، والقصص القرآŅħ وفكرة 
(ت1956م)»(4)،   Brockelman بروكلمان  تحدث  نفسه  المنطق  وبهذا  الحساب»(3)،  يوم 
فالرسول (ص) Ņû زعمه منذ طفولته تلميذ للنصارى، فقد عرفوه بإنجيل الطفولة، وبحديث 
أهل الكهف....إلخ»(5)، بل غلا كثيرًا حتى جعل معظم أفكار النبي (ص) منبثقة Ņû الدرجة 
فكرة  وأن  الدينية،  حاجات شعبه  يخدم  نحو   łĜثم وظفها ع السابقة  الديانات  الأوłĞ عن 
التوحيد التي تبناها الإسلام، قد انحدرت من أصول كتابية، ومن كتب الأديان القديمة، وأن 
التصور الإسلامي عن الملائكة، قد أخذه محمد عن اليهودية»(6)، كما أن فكرته عن الجنة 
قد أخذها عن معلمين مجهولين؛ تأثروا ببعض الرسومات والفسيفساء المسيحية التي 
 Ņû نظره إلا امتداد لبقايا الأحجار المقدسة Ņû تصور حدائق الفردوس(7)، وما الحجر الأسود
الجاهلية وهو يعد وثنًا من أوثانها، إن المرء يعجب حقًا كيف أن النبي (ص) أزال من داخل 
 łĜعBlachere الوثن!! ويرى بلاشير وأبقى عłĜ هذا  والرسوم،  الأصنام  الكعبة وما حولها 
 Ņû مصدر يهودي مسيحي، معتمدًا łĞترجع إ Ņħأحكامه أحياناً أن القصص القرآ Ņû اعتداله
حكمه ذلك عłĜ ما زعم من وجود علاقات مستمرة، كانت تÎبط مؤسس الإسلام بالفقراء 
كتشف مصدرًا جديدًا للقرآن،  المسيحيين Ņû مكة (8)، وقد أغرب بعضهم عندما زعم أنه ا

جولد Òيهر: العقيدة والشÎيعة، مرجع سابق، ص20.   -1
والثقافة  للعلوم  العÎبية  المنظمة  المستشرقين،  (مناهج  ضمن  والقرآن،  المستشرقون  التهامي:   -2

(تونس)، 1985، 1/ 35. 
نفسه.  -3

الشعوب  (تاÌيخ  و  العÎبية)  الآداب  (تاÌيخ  أعماله:  أشهر  من  1868م،  عام  ولد   Ņħألما مستشرق   -4
الإسلامية)، ونشر عدة أعمال منها عيون الأخبار لابن قتيبة وشارك Ņû تحقيق طبقات ابن سعد، وله 

كتب عن اللغة السامية. انظر بدوي: موسوعة ص97 - 105.
تاÌيخ الشعوب، ت: منير بعلبكي، دار العلم للملايين، ط5. ص39.  -5

هنري ماسيه: الإسلام، ت: بهيج شعبان، عويدات (بيروت)، 1960م، ص141.   -6
دائرة المعارف الإسلامية 12/ ص216، 217.   -7

عن القرآن لمحمد صبيح، طبعة مصر، 1939م، 144ـ 147.   -8



 334

القرآن والشعر،   Ņû السابقة أ¡Ņ الصلت»(1) لورود بعض أسماء الأقوام  بن  أمية  هو شعر 

القرآن،  الشعر Ņû نظم  بذلك  النبي (ص)  استعانة  وأن  المصطلحات،  ولاستخدام بعض 

حملت المسلمين عłĜ مقاومته ومحوه؛ ليستأثر القرآن بالجدة، ولتصح دعوى انفراد النبي 

(ص) بوحي السماء، ولم يجهد Goldziher نفسه كثيرًا عندما سلʜم بإمكان وجود عناصر 

هورتن يرى  كما  المعتزلة  وأن  النبوي»(2)،  الحديث  مادة   Ņû وغنوصية  محدثة  أفلاطونية 

Max Horten (ت1874م)»(3)ـصورة مماثلة لليبراليي الفكر الغŅ¡Î؛ لأنه وقف عłĜ بعض 

كحال  أبدًا  يكونوا  لم  المعتزلة  وأن  يتنبه هو ومن شايعه،  بين فكÎيهما»(4)، ولم  التشابه 

الليبراليين خصومًا للدين، أو دعاة خروج عليه، ودفع الحماس بعض المستشرقين لإثبات 

تأثر علم الكلام الإسلامي باللاهوت المسيحي Ņû مسائل كالجبر والاختيار ونفي الصفات 

الإلهية، والاعتقاد بقدم القرآن، ولم يبينوا متى حصل التأثير وكيف»(5)؟ 

مختصرًا  إلا  ليست  رؤيتهم  فهي حسب  الإسلامية،  للفلسفة  بالنسبة  الحال  وهكذا 

مرذولاً قام به مترجمون غير جيدين للفكر اليوناŅħ القديم، فالعرب مجرد نقلة، وفلسفتهم 

اليونانية، فلم تأت بجديد يحسب لها، سوى المحافظة عليها حتى جاء  محاكاة للفلسفة 

الوقت الذي تسلمتها أوÌبة منهم، فأعادت إحياءها عłĜ نحو مكتمل»(6)، إن حكمهم هذا 

ينطلق من نظÎية التمييز بين الجنس السامي الذي ينتمي إليه العرب، وبين جنس آري 

ينحدر منه الأوÌبيون، فالأول مقلد تابع والثاŅħ أصيل متبوع.

إن هذه النظÎية التي تفرق بن الشعوب عłĜ أساس الخصائص البيولوجية تعكس 

عن  تعبر  إذًا  فهي  الأخرى،  الشعوب  ليواجه  الغرب  اعتنقها  استعماÌية  سياسية  روحًا 

إيديولوجية سياسية لا عن علم منهجي، وإن حاولت أن تلبس ثوباً علميًا، فالعلم الحديث 

التهامي نقرة: المستشرقون والقرآن، مرجع سابق، 1/ 33.  -1
العناصر الأفلاطونية المحدثة ضمن كتاب د. بدوي: التراث اليوناŅħ ص218 222.   -2

مستشرق ألماŅħ عني بالفلسفة وعلم الكلام غير أن قلة بضاعته Ņû العÎبية والمصطلحات الكلامية   -3
الكلام  علم   Ņû الفلسفية  والمشاكل   ،Ņ¡للفارا الفصوص  كتاب  نشر  أخطاء،   Ņû أوقعه  قد  والفلسفية 

النظري، انظر بدوي: موسوعة المستشرقين ص618، 619.
مونتجمري واط: القضاء والقدر Ņû فجر الإسلام وضحاه، ت: عبد الرحمن الشيخ، الهيئة العامة للكتاب،   -4

1998م، ص41.
ولفسون (هاري) : فلسفة المتكلمين، تر: مصطفى لبيب عبد الغني، المجلس الأعłĜ للثقافة (القاهرة)،   -5

2005م، 1/ 115 - 121. 
انظر Ņû هذا المعنى الفرد جيوم: «الفلسفة والإلهيات» (Ņû) تراث الإسلام: 1/ 223، 224. ودي بور:   -6

تاÌيخ الفلسفة Ņû الإسلام، ت: د. محمد أبو Ìيدة، مكتبة النهضة العÎبية، ط5، ص50. 



 335

أظهر تهافتها»(1).

أو  هندية،  أو  أو سÎيانية،  يونانية،  أصول   łĞإ  Ņ¡Îالع النحو  المستشرقين  بعض  ورد 

لاتينية، معتمدين عłĜ فرضيات لا ينهض دليل عليها، منها: محاولة إيجاد علاقة تاÌيخية 

 ŅĞالأسود الدؤ Ņ¡أ التي زعموها بين  العلاقة  (السÎيان)، كتلك  العرب والنحاة  النحاة  بين 

بن  الخليل  وبين  إسحق  بين حنين بن  وافتراض علاقة موهومة  الرهاوي،  وبين يعقوب 

أحمد، فعلوا ذلك لمجرد تشابه لا وزن له Ņû منطق العلم، كقولهم: إن تقسيم الكلام عند 

سيبويه تقسيم يوناŅħ، وأن مصطلحات الإعراب هي مصطلحات يونانية»(2)، لكن يبدو أن 

أصحاب هذا الرأي لم يتنبهوا إłĞ أن صلة النحو العŅ¡Î باليوناŅħ والسÎياŅħ؛ جاءت متأخرة 

جدًا عن فترة النشوء والتكوين، وأن التأثير اليوناŅħ لا يتعدى استعارة بعض المصطلحات 

الاستشراŅČ نحو  الفكر  توجه  الانسجام مع  تمام  يأ»Ņ منسجما  الرأي  القيمة، وهذا  عديمة 

التعصب للثقافة اليونانية، برد كل العلوم إليها، وإنكار أي فضل لأي حضارة أخرى شرقية 

كانت أو إسلامية»(3). 

فهذا المنهج الذي طبقه كثير من المستشرقين عłĜ الإسلام، بجعل القرآن، بل الإسلام 

نسخة مأخوذة عن غيره لا يستقيم، فالقرآن الكÎيم نفى أن يكون النبي (ص) قد تلقى 

تعليمًا من غيره: ﴿لسَِانُ الʜذِي يُلْحِدُونَ إلَِيْهِ أعَْجَمِيʛ وَهَذَا لسَِانٌ عʛŅِ¡Îََ مُبِينٌ﴾»(4)، والقرآن 

الكÎيم جاء مرممًا للكتب السابقة ومكملاً لبنائها، فضلاً عن أنه طافح بعدد وافر من الآيات 

التي تصحح تحÎيفات الكتب السابقة، أو تعارضها، أو تفندها، وتطرح أيضًا حقائق جديدة 

تغاير تمامًا ما طرحته تلك الكتب.

ستيفين روز، علم الأحياء والايديولوجيا والطبيعة البشÎية، ت: مصطفى فهمي، سلسلة عالم المعرفة،   -1
رقم 148، ص 80 - 87.

خليفة حسن: آثار الفكر الاستشراŅČ، مرجع سابق، ص 113، 114.   -2
نفسه، ص 115 - 116.  -3

النحل: 103.   -4



 336

 :Ņħ3- المنهج العلما

وهو منهج يستبعد وقوع ظواهر دينية لا تخضع لقوانين الأجسام المادية المعروفة، 

وبمعنى آخر: اعتقاده القدرة عłĜ إخضاع كل ظاهرة تاÌيخية أو بشÎية، لمقولات التحليل 

تندʚ عن التعليل والتحليل»(1)، وعłĜ أساس هذا  العقŅĜ الخالص حتى لو كانت (غيبية) 

فقد شكك Watt بحادثة شق الصدر ورؤية النبي (ص) لجبÎيل عليه السلام»(2)، بل إنه 

Brockel- نحو هذا ذهب łĞباً من التخيل الخلاق، وليست اصطفاء إلهيا، وإÎة ضʜر النبو ʜفس

man حيث جرد النبوʜة من بعدها الديني عندما زعم أنه قد نضجت Ņû نفس محمد (ص) 

فكرة أنه مدعو لأداء رسالة، ثم أعلن ما ظنه وحيا، وهذا لم يثر اهتمام أتباعه الذين اعتادوا 

عłĜ وجود كاهن Ņû كل قبيلة، يعزو الأحكام والمشكلات الغامضة إłĞ صاحب له غيبي، ثم 

يذيعها Ņû الناس نثرًا مسجوعًا، أما حادثة الإسراء والمعراج فهي ضرب من الرؤى المنامية 

التي تحصل للعرʜاف أثناء تهجده، كما هو حال بعض الشعوب البدائية»(3).

هدفه  سياسة،  رجل  (ص)  النبي  أن  فيرى  (ت1918م)   Wellhausenفلهاوزن أما 

والطابع  بروزًا،  يزداد  السياسي  الطابع  غايته» صار  أن حقق  وبعد  الحكم،   łĜع الاستيلاء 

الديني يزداد تراجعًا. إن الذي أوصل Wellhausen إłĞ هذه النتيجة المتعجلة القاسية إذا 

سلمنا بحسن نيته ـأنه وقف عłĜ التطور الذي حدث Ņû الجانب السياسي، ولو نظر لذلك 

عłĜ أساس النبوʜة؛ لأدرك أن هذا التطور لا بد منه، ليس Ņû جانب الحكم والسياسة فقط، 

بل Ņû جوانب الحياة كافة. 

4- المنهج المادي: 

ظهر هذا المنهج بوضوح بعد نجاح الثورة الشيوعية Ņû روسيا عام (1917م)، ولكن 

بالفلسفة  المستشرقون  تأثر  حيث  ذلك  من  لأبعد  تمتد  الشرعية  أبوته  أن  يبدو  فيما 

الوضعية والمنهج التجÎيبي الذي ساد Ņû القرن الثامن عشر»(4)، وهو يمنح العامل المادي 

أهمية قصوى Ņû تفسير الواقعة التاÌيخية، فقد فسروا من خلاله التوسع المبكر والسÎيع 

للإسلام نفسه، «فالجفاف المتزايد Ņû البادية العÎبية وما أدى إليه من جوع كان العامل 

انظر عماد الدين خليل، مرجع سابق، 1/ 174.   -1
محمد Ņû مكة، مرجع سابق، ص 107.   -2

الاستشراق Ņû السيرة النبوية، مرجع سابق، ص49.  -3
الاستشراق والتاÌيخ الإسلامي، ص28.  -4



 337

الذي دفع العرب Ņû طÎيق الغزو» (1)، ومن ذلك روح الاعتداء التي اتصف بها البدو من 

الإسلام،  دخلت  التي  المجتمعات  منه   Ņħتعا كانت  الذي  الاجتماعي  والانحلال  الأعراب، 

والانفجار السكاŅħ (الديمغراŅû) Ņû شبه الجÑيرة العÎبية، وتفوق الأسلحة التي كانت العرب 

الإسلام  وأن   ،) المسلمون»(2)  القادة  بها  يتسم  كان  التي  النادرة  والصفات  تستخدمها، 

كان ردًا عłĜ مرض العصر الذي حدث نتيجة انتقال العرب من حياة البداوة إłĞ اقتصاد 

أساس   łĜع إلا  فهمه  يمكن  لا  الغزوات  طÎيق  عن  تم  الذي  فالتوسع  ثم  ومن  حضري، 

العامل الاقتصادي، ذلك أن Òيادة السكان، والمحافظة عłĜ مستوى المعيشة والبحث عن 

مصدر جديد للرزق، والطمع بالغنائم لا يتحقق إلا بذلك، فشرع النبي (ص) القتال وشجع 

أصحابه عليه، وعندما فشل Ņû الحديبية، قاد حملة عłĜ مستعمرة (خيبر)، وضم (فدك) 

إłĞ ملكه الخاص، ويرى (مرغليوث) أن حياة محمد (ص) بعد الهجرة قائمة عłĜ السلب 

والنهب، وأن استيلاءه عłĜ خيبر قد بيʜن إłĞ أي مدى أصبح الإسلام خطرًا عłĜ العالم؛ بل 

للبقاء عłĜ كفرهم حتى تستمر جباية  الكفار  النبي (ص) شجعوا  وفاة  بعد  إن الصحابة 

الضرائب منهم»(3).

فمحمد (ص) لم يكن عند بعضهم يبشر Ņû بادئ الأمر بدين جديد، بل دعا إłĞ نوع 

كية، فالإسلام Ņû صورته الأوłĞ لم يكن Ņû حاجة لنرجعه إłĞ ديانة سابقة تفسر  من الاشترا

 łĞالوجود كعقيدة دينية، بل محاولة إصلاح اجتماعي تهدف إ łĞلنا تعاليمه، فهو لم يظهر إ

تغيير الأوضاع الفاسدة، وخصوصا إزالة الفوارق الصارخة بين الأغنياء الجشعين والفقراء 

فكرة  يستخدم  وهو  المحتاجين،  لمساعدة  معينة  ضÎيبة  يفرض  نراه  لذا  المضطهدين، 

الحساب Ņû اليوم الآخر كوسيلة للضغط المعنوي»(4)، وأن معارضة المكيين[المشركين] 

للنبي (ص) كما يرى Gibb (ت1971م)، لم تكن بسبب تمسكهم بالقديم أو عدم رغبتهم 

Ņû الإيمان، بل ترجع إłĞ أسباب اقتصادية وسياسية، ومن الأمانة أن نذكر أنه مع اتساع 

إمكانات البحث، وتكشف المÑيد من الحقائق المضادة عجز هذا الدافع أن يكون وراء كل 

أن  Ìيب  ولا  الأخرى،  العوامل  لفاعلية  المجال  مفسحين  حدث،  كل  يفسر  أن  أو  ظاهرة، 

اعتماد المقاييس المادية لفحص الدوافع التي قادت الناس للانتماء إłĞ الدين الجديد، أمر 

محمد Ņû مكة، مرجع سابق: ص52.   -1
محمد بن عبود: منهجية الاستشراق Ņû دراسة التاÌيخ الإسلامي، مرجع سابق، 1/ 354.  -2

الاستشراق والتاÌيخ الإسلامي، مرجع سابق، ص82.  -3
التهامي: المستشرقون والقرآن، مرجع سابق، 1/27.  -4



 338

التشبث به أمر مَعِدة خاوية تبحث  الحق ثم  التجÎبة، فلم يكن البحث عن  يرفضه واقع 

عن طعامها، ولا جسد يرنو إłĞ إشباع لذته بقدر ما هي مسألة نفسية معقدة يلعب فيها 

الحاسم، بينما تظل الأمور الأخرى الحسية  الظمأ الروحي والقناعة الفكÎية الذاتية دورها 

والجسدية ثانوية جدًا، هذا عłĜ المستوى الذا»Ņ، أما عłĜ المستوى التاÌيخي فالمقياس 

متهافت أصلاً، ذلك أن المسلمين الأوُل كانوا يمثلون كل طبقات المجتمع آنذاك، بل إن 

 łĜتمردُ عثمان ع تحميه وتدافع عنه، فهل  له عشائر  بالتجارة، وممن  كثيرًا منهم يعمل 

 Ņ¡بأ دفع  الذي  وما  الدنيا،  من  لعاعة  أجل  من  وجاهًا  مالاً  قÎيش  قمة   Ņû وهو  جاهليته 

بكر وعشرات الصحابة أن يضحوا بالغاŅĞ والنفس، ولماذا رفض سعد وهو الغني المدلل 

توسلات أمه، وقد أوثقته Ìباطًا كي يرتد عن دينه، فما زاد Ņû جوابه عن قوله: «لو كان لك 

مئة نفس؛ فخرجت نفْسًا نفْسًا ما تركت ديني» (1)، أهي الدنيا أم حرارة الإيمان التي أخذت 

بلباب العقول والقلوب، بل إن وجود المستضعفين والعبيد لا ينهض دليلاً عłĜ صحة هذا 

الرأي، فقد تعرضوا للتعذيب والاضطهاد بسبب عقائدهم، ووعدوا بكثير من الآمال إذا تركوا 

الفÎيقين،  كلا  Ņû صفوف  قاتلوا  وإخوة  وآباء  أبناء  المعارك   Ņû فرفضوا»(2)، ووجد  الإسلام 

فالدافع الصحيح يتجاوز البعد المادي والصراع الطبقي، ولو وقف المرء عłĜ حال أولئك 

الذين اعتنقوا الدين وسبب ذلك، لن يقف عłĜ سبب نفعي مهما اجتهد إłĞ ذلك سبيلاً، 

وإنما مرد ذلك إłĞ عظمة عقيدة انسجمت مع الفطرة، وسحر القرآن الذي ما إن سمعوا به 

ر اليقين بصائرهم.  ʜيغ عن قلوبهم، ونوÑيل الÑحتى انغسلت ضمائرهم وت

5- المنهج الإسقاطي: 

القديمة، فتفسر  التاÌيخية  الوقائع   łĜالمعاصر، ع الواقع  بإسقاط  المنهج  يقوم هذا 

الخاصة، وما يعرفه من واقع حياته ومجتمعه،  اعتمادًا عłĜ خبرة المستشرق ومشاعره 

وهكذا لا يرى الباحث إلا صورته الذهنية دون غيرها من الصور الفكÎية التي Ìبما تخالف 

ولو جانبََ  لنفسه  ارتضاه  ما   łĞإ الصور  يحاول جاهدًا إخضاع جميع  وهنا  إليه،  ما يذهب 

الموضوعية»(3)، أو يسقط قضية (ما) شاعت عند الأديان الأخرى عłĜ الدين الإسلامي، فـ 

الدين  العقلية المعاصرة حول تدرج الأديان، فتحدث عن تدرج  الرؤية  Watt مثلاً أسقط 

الإسلامي، فأقدم الآيات القرآنية Ņû نظره لا تحتوي عłĜ أي هجوم عłĜ الوثنية، بل كانت 

الذهبي: سير أعلام النبلاء، حقق بإشراف شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، د/ط، ت، 1/ 87.   -1
عماد الدين خليل: المستشرقون والسيرة، مرجع سابق، 1/ 187.   -2

ساسي الحاج: نقد الخطاب الاستشراŅČ، دار المدار الإسلامي (ليبيا)، ط1، 2002م، ص169.   -3



 339

تؤكد عłĜ وجود توحيد غامض، ثم أخذ الإلحاح يشتد عłĜ وجود إله واحد مع شدة النقد 

لعبادة الأصنام، وأما عن تحنث النبي Ìبما تخالف ما يذهب إليه، وهنا يحاول جاهدًا إخضاع 

جميع الصور إłĞ ما ارتضاه لنفسه ولو جانبََ الموضوعية»(1)، أو يسقط قضية (ما) شاعت 

المعاصرة  العقلية  الرؤية  أسقط  فـ Watt مثلاً  الدين الإسلامي،   łĜالأخرى ع الأديان  عند 

لا  القرآنية Ņû نظره  الآيات  فأقدم  الإسلامي،  الدين  تدرج  الأديان، فتحدث عن  تدرج  حول 

تحتوي عłĜ أي هجوم عłĜ الوثنية، بل كانت تؤكد عłĜ وجود توحيد غامض، ثم أخذ الإلحاح 

 Ņû (ص) وجود إله واحد مع شدة النقد لعبادة الأصنام، وأما عن تحنث النبي łĜيشتد ع

غار حراء، فيفسر من قبل Watt عłĜ أنه ليس إلا فرارًا من حر الصيف، وأن محمدًا كان 

يعرف القراءة والكتابة؛ لأنه عمل بالتجارة، والتاجر لا بد أن يدقق حساباته ويراجعها، وذلك 
لا يكون إلا بمعرفتهما»(2)

عشر  الثامن  القرن  رجل  صورة   Ņû الرسول  الغÎبية  الدراسات  بعض  أظهرت  وقد 

تبرر  عنده  الغاية  سياسة،  رجل  (ت1778م)  فولتير  كما صوره  أو  مسيحي،  غير  مصلحًا 

الوسيلة، ولما وقف بعض المستشرقين عłĜ كتب الأديان السابقة وتبين لهم أنʜ بعضها 

ألʞف من قبل أشخاص لتحقيق غاية عندهم، أسقطوا ذلك عłĜ القرآن نفسه، فمنهم من 

إłĞ تأسيس دين؛  الكهولة  يتخيل محمدًا (ص) رجلاً دفعته طموحاته ووساوسه Ņû سن 

ليعد Ņû زمرة القديسين، فألف مجموعة من عقائد خرافية وآداب سطحية، وقام بنشرها 

Ņû قومه، فاتبعها رجال منهم»(3)، ولا يزال الحجر الأسود موضوع جدل بين المستشرقين، 

 Ņû وثنية الإسلام انطلاقًا من أن العرب łĜدراساتهم، واعتبر رمزًا ع Ņû حيث أخذ حيزًا واسعًا

جاهليتهم عبدوا الأصنام، فلا بد أن تكون هذه القضية الوثنية قد وجدت طÎيقها إłĞ الإسلام 
أيضًا»(4)

6- منهج المطابقة والمقابلة

استخدم بعض المستشرقين هذا المنهج Ņû تحقيق النصوص التراثية ونشرها، وقد 

أيديهم،   łĜع إلا  النور  تر  لم  كثيرة  ينكرها منصف، فكتب  لا  إجادة  وأجادوا  ذلك   Ņû برعوا 

ساسي الحاج: نقد الخطاب الاستشراŅČ، دار المدار الإسلامي (ليبيا)، ط1، 2002م، ص169.   -1
عبد المنعم فؤاد: من افتراءات المستشرقين عłĜ الأصول العقدية Ņû الإسلام، مكتبة العبيكان، ط1/   -2

1422هـ، ص206.
أنور الجندي: الإسلام والثقافة العÎبية Ņû مواجهة الاستعمار، مطبعة الرسالة Ņû مصر ص139.  -3

عبد الله النعيم: الاستشراق Ņû السيرة النبوية، مرجع سابق، ص 275، 276.   -4



 340

وقد ساعدهم عłĜ ذلك تضلعهم بعدة لغات وإتقانها»(1)، وكذا اطلاعهم عłĜ آلاف النسخ 

هذا   Ņû مدحهم   łĜع اللسان  يقصر  أن  ينبغي  ولا  عليها  للوقوف  وارتحالهم  المخطوطة، 

الجانب؛ فقد عملوا عłĜ حفظها وصيانتها من التلف بعناية فائقة، وفهرستها فهرسة نافعة 

معقدة،  إجراءات  بلا  الباحثين  تصرف  تحت  وبذلك وضع  دقيقًا،  وصفًا  المخطوط  تصف 

وقدر عددها Ņû جامعاتهم وكلها مفهرسة مئات الآلاف»(2)، كما يحمد لهم صبرهم الدؤوب 

عłĜ البحث والتقصي»(3)، لكن هذه الطÎيقة لم تسلم من الخطأ، لأن بعضهم حاول تطويع 

تلك النصوص؛ لكي تخدم قضية آمن بها وسعى لتقÎيرها»(4).

 :ŅŎ7- المنهج الانتقا

يتم من خلال هذا المنهج اعتماد رأي أو فكرة أيًا كان مصدرها؛ ولو كانت من ناحية 

أخرى شاذة وضعيفة، بشرط أن تخدم وجهة نظر المستشرق ومبدأه الذي يسعى لتقÎيره، 

من  الموضوعي  غير  موقفهم  مع  تتفق  التي  الصورة   łĞإ إلا  يلتفتون  لا  أخرى:  بعبارة  أو 

الإسلام، يقول (مكسم رودنسون)»(5) ناقدا الباحثين الغÎبيين: «ينتقون ما يرونه بعناية، 

الضعيف  بالخبر  أخذوا  فقد  (6)؛  كوʜنوها»  التي  الصورة  مع  ينسجم  لا  ما  كل  ويتجاهلون 

الشاذ Ņû بعض الأحيان وحكموا بموجبه، واستعانوا بالشاذ الغÎيب فقدموه عłĜ المعروف 

المشهور، وعولوا عłĜ الشاذ ولو كان متأخرًا أو كان من النوع الذي استغÎبه النقدة ونبهوا 

إłĞ نشوزه، تعمدوا ذلك لأن هذا الشاذ هو الذي يحقق هدفهم Ņû إثارة الشك»(7)، ومثاله 

ما قاله (ول ديورانت) عن هارون الرشيد مبينًا صلته الوثيقة بالبرامكة: «وكان هارون يحب 

جعفرًا حبًا أطلق ألسنة السوء Ņû علاقتهما الشخصية، ويقال: إن الخليفة أمر بأن تصنع 

واحد،  جسم  فوق  رأسان  كأنهما  فيبدوان  معًا،  وجعفر  هو  يلبسها  طوقين  ذات  جبة  له 

زهران البدراوي: الاستشراق المشبوه، مجلة المنهل (جدة)، العدد (534)، آب 1996م.  -1
محمد فتح الله الÑيادي: ظاهرة انتشار الإسلام، المنشأة العامة للنشر (طرابلس)، ط1/ 1983م، ص   -2

110، وحمود حمدي: الإسلام والغرب، المجلس الأعłĜ للشئون الإسلامية (القاهرة)، ص20.
محمود حمدي زقزوق: قضايا فكÎية واجتماعية Ņû ضوء الإسلام، دار المنار، ط1/ 1988، ص176.  -3

.171 /1 ŅČنقد الخطاب الاستشرا  -4
العقيقي: المستشرقون 1/ 359، 360.  -5

المعرفة،  عالم  سلسلة  الإسلام»،  «تراث  كتاب   (Ņû) الإسلامية  الغÎبية  والدراسات  الغÎبية  الصورة   -6
1978م.

جواد عŅĜ: تاÌيخ العرب Ņû الإسلام، دار الحداثة، د/ت، ط، 1/ 10.   -7



 341

 Ņû (1)، فـ «ديورانت» الذي شكك ولعلهما كانا Ņû هذا الثوب يمثلان حياة بغداد الليلية» 

صحة روايات ثابتة كواقعة سُم النبي (ص) أ»ł بهذا الخبر اللقيط الذي لا يعرف له أصل، 

واتخذ منه مناسبة كي يطعن Ņû خليفة المسلمين، وبعاصمتهم بغداد التي كانت آنذاك 

حاضرة الثقافة وقبلة العلماء»(2)، ونتيجة لإلمام بعض المستشرقين بعدد وافر من اللغات 

الحية والقديمة، فقد عولوا كثيرًا عłĜ المنهج الفيلولوجي الذي يركز عłĜ الناحية اللغوية 

Ņû دراسة الوقائع التاÌيخية. 

8- المنهج الشموŅĞ التعميمي: 

تقديم تصورات  ثم  إłĞ ظاهرة، ومن  لتتحول  الفردية  الواقعة  بتعميم  ذلك   łĜويتج

وأحكام عامة، وتجłĜ هذا المنهج عند المستشرق الألماŅħ (ديبور) Ņû دراسته عن الفلسفة 

الإسلامية، فقد تبنى نظÎية Ìينان Renan (ت1892م) ذات المضمون العنصري Ņû الحكم 

عłĜ الجنس السامي»(3)، بأن فكره عقيم لا ينتج إلا فلسفة انتقائية قائمة عłĜ الاقتباس، 

وتشرب معارف السابقين، بينما أصالة الفكر من حظ الجنس الآري»(4)، ويقال لهؤلاء: إذا 

كان الأمر عłĜ هذا النحو، فلماذا بذلتم جهودًا مضنية Ņû الاطلاع عليها والكتابة عنها!!

ينبغي ألا نستغرب من صنيع (ديبور)، ذلك أن طبيعة الرؤية الاستشراقية ولا سيما 

Ņû الفلسفة تصدر عن مركÑية أوÌبية شديدة التعصب وتعمل دومًا عłĜ تكÎيسها، فالهدف 

للفكر  فهمهم  استكمال  بل  ذاتها؛  الإسلامية  الفلسفة  فهم  ليس  بعضهم  أو  هؤلاء  عند 

 Van»فـ الشهوات»(6)،   Ņû والانغماس  بالترف  طافحة  الخلفاء  دار   Ņû فالحياة   ،(5)«Ņ¡Ìالأو

Vloten فان فلوتن» (ت1903م) وهو من كبار المتخصصين Ņû التاÌيخ الإسلامي، وقف 

عند الطبري عłĜ خبر استدانة واŅĞ الكوفة سعد بن أ¡Ņ وقاص من بيت مالها، الذي كان 

 Ņû واشتد  الحاكم  الخازن  فاستقضى  عنه،  الله  رضي  مسعود  بن  الله  عبد  خزانته   łĜع

بينهما تلاوم، فوصل  وكان  الخازن،  يقبل  - فلم  الحاكم  -أعني  مطالبته، فاستمهله سعد 

قصة الحضارة، ت: محمد بدران، دار الجيل، د/ت، ط، م4/ ج2ص93.  -1
عبد العظيم الديب: المستشرقون والتراث، دار الوفاء (المنصورة)، ط3/ 1413هـ، ص34.  -2

تاÌيخ الفلسفة الإسلامية، ص 13 - 14.  -3
نفسه.  -4

الجابري: الرؤية الاستشراقية Ņû الفلسفة الإسلامية، ضمن مناهج المستشرقين، أشرنا إليه سابقا، 1/   -5
.324

فاروق فوزي: الاستشراق والتاÌيخ الإسلامي، مرجع سابق، ص 177.   -6



 342

 łĜعثمان، فلامهما معًا لتلاحيهما أمام الناس فعزل سعدًا وأقر ابن مسعود ع łĞالخبر إ

حيث  آنذاك،  الإسلامي  المجتمع  تمثل  عامة  ظاهرة  الفردية  الحادثة  هذه  فجعل  عمله، 

قال: «وقد فرضت حالة الترف المتصاعدة هذه - نتيجة الفتوح - تغطية دائمة لمواجهة 

متطلبات جديدة، واللجوء إłĞ الاستدانة كطÎيقة فذّة من أجل إشباع رغباتهم»(1)، فبإحالته 

إłĞ الطبري أخطأ عليه وقوله ما لم يقل، وأنطق نصوصه بما لا تحتمل، ولو نظر إłĞ هذه 

الحادثة بموضوعية وتجرد؛ لعدها من مفاخر الإسلام؛ فالحاكم لم يستطع أن ينال من مال 

التنازل عنه،  لا  القرض  الخازن منعته من السكوت عłĜ تأجيل  إلا قرضًا، وأمانة  الجماعة 

فلاحى الأمير وأغلظ عليه»(2)، ونسي Vloten أنه يتكلم عن سعد الصحا¡Ņ الذي تعددت 

فضائله ومآثره، فاستدانته، برهان ساطع عłĜ نزاهته، ودليل حاجته وفاقته، وهو الذي كان 

يعيش عيشة الكفاف، ولم يستدن من أجل شهواته، ولا من أجل ليال حمراء.

ومن ذلك أيضًا: ما قرره Watt أن الصلات بين محمد وورقة بن نوفل كانت مستمرة، 

وأنه تعلم منه أشياء كثيرة»(3)، مع أن وثائق التاÌيخ تدل عłĜ أن اللقاء كان يتيمًا، وليس 

Ņû كلام ورقة ما يسمح بهذا الاستنتاج المبالغ فيه، ولم يقف الأمر عند هذا الحد، فقد اشتط 

Ņû المبالغة حين قال: لقد تأثرت التعاليم الإسلامية اللاحقة كثيرًا بأفكار ورقة، دون أن يبين 

مصداق ذلك.

9- المنهج الفيلولوجي التفكيكي: 

الباحث  التي يجتهد Ņû جمعها  النصوص   łĜبناء الموضوع ع  Ņû يعتمد هذا المنهج

من المصادر المتاحة، ويركز عłĜ جزئيات الموضوع إذا وجدها جاهزة أو يعمل عłĜ تجزئة 

الموضوع إن كان فيه تركيب، ثم يبحث لكل جزء عن أصل Ņû التراث الإسلامي أو Ņû التراث 

السابق عليه؛ ثم إذا حان وقت استخلاص النتيجة يتوقف صاحبه أو يتردد خوفًا من أن 

 łĞإ لا يصل  إذًا  الذي قرره، فهو  الحكم  تؤيد  لا  قد  بعد  تكتشف  لم  تكون هناك نصوص 

نتيجة نهائية؛ بل يترك الباب مفتوحًا أحياناً، وحسب الظاهر فإن هذا المنهج إيجا¡Ņ لشدة 

احتياطه وعدم استسلامه للتخمينات والفرضيات، لكن هذه المزايا لا تلبث أن تتوارى أمام 

أيدلوجية خاصة،  المستشرقين خلفية  عند  المنهج  لهذا  أن  عنها، ذلك  الناتجة  المساوئ 

فان فلوتن: أبحاث Ņû السيطرة العÎبية، ت: إبراهيم بيضون، دار النهضة العÎبية 1996م ص26.   -1
عبد العظيم الديب: المستشرقون والتراث، مرجع سابق، ص37، 38، ط3/ 1413هـ.  -2

محمد Ņû مكة، مرجع سابق، ص121.  -3



 343

النص   łĜع خطيرًا  عدواناً  المنهج  هذا  يعتمدها  التي  التجÑيئية  النظرة  عندئذ  فتمارس 

بالباŅČ وراء ظهرها،  تÎيد وتلقي  الحياة Ņû سياقه، وتنتزع منه ما  وصاحبه، فتفتته وتقتل 

وأخيرًا فحرص هذا المنهج عłĜ رد كل فكرة إłĞ أصل سابق عليها يصدر عن تصور مسبق 

أن حضارة ما عقيمة؛ وبالتاŅĞ فإن مفكÎيها عاجزون عن الإبداع والتجديد»(1).

تتحدد معالم هذا المنهج بتفكيك القضية الكلية إłĞ جزئيات متعددة، ثم تعزل تلك 

المرأة المسلمة من خلال عناصر  المفهوم الكŅĜ، فحكموا عłĜ وضع  الجزئيات عن ذلك 

التي  الأشياء  هذه  ذلك من  غير   łĞإ الاختلاط،  وعدم  الزوجات،  وتعدد  كالحجاب،  معزولة 

المرأة  لوضع  الكلية  الرؤية  عن  المفصولة  السÎيعة  الجزئية  النظرة  إطار   Ņû سلبية،  تبدو 

Ņû الإسلام، وبالمقابل تأ»Ņ النظرة الاستشراقية للمرأة الغÎبية Ņû ضوء عناصر جزئية تبدو 

إيجابية Ņû شكلها المفصول عن الإطار العام، كعلاقاتها المفتوحة مع الرجال، وحÎيتها غير 

المنضبطة، والنظرتان مخطئتان لقيامهما عłĜ وقائع جزئية لا تقدم تصورًا صحيحًا عن حال 

المرأة عند الجانبين، وبالمنهج ذاته تعاملوا مع الفلسفة الإسلامية حيث فككوها إłĞ أجزاء، 

ثم اجتهدوا Ņû رد تلك الأجزاء بعد أن عزلت عن أصلها إłĞ الفلسفة اليونانية، بل اعتبروها 

الكÎيم  القرآن  أن  نتيجة مؤداها   łĞإ ليصلوا  أرسطو ومفسÎيه  صورة مشوهة عن مذهب 

 łûية العقل وعقبةٌ كؤود منعت من نهوض الفلسفة، بل إن تعاليم الإسلام تتناÎسجنٌ لح

مع البحث والنظر الطليق» (2). 

عابد الجابري: الرؤية الاستشراقية Ņû الفلسفة الإسلامية، ضمن مناهج المستشرقين، 1/ 325.   -1
عابد الجابري: الرؤية الاستشراقية Ņû الفلسفة الإسلامية، ضمن مناهج المستشرقين، 1 /353.  -2



 344

خاتمة

 łû سياساته  ورسم  للإسلام  الغرب  تصورات  تشكيل   łû الاستشراق  مسؤولية  إن 

البلاد الإسلامية واضحة جلية والأخطر من ذلك أنه يوجه الرأى العام الشعبى الغł¡Î ضد 

الرحمة والهداية للعالمين  الذى حمل  القرآن الكÎيم  الذى جاء للناس كافة وضد  الإسلام 

ويتضح أن هذه الرؤية مهدت السبيل أمام صموئيل هنتنجتون ليطرح نظÎيته التى أبقى 

فيها عłĜ الإسلام كطرف łû الصدام مع الغرب وهذا الأمر طبيعى ما دام الاستشراق احتفظ 

بالاسلام كعدو ثابت عłĜ مر الزمان. صور هنتنجتون الإسلام كدين عنيف لا يقر التسامح 

أو التعايش مع غير المسلمين حيث يقول: (الإسلام منذ البداية كان دين السيف والإسلام 

انتشر بالسيف ويثمن ويعظم القيم والفضائل العسكÎية. الإسلام نشأ وظهر بين قبائل 

البدو المقاتلين. القرآن والأحاديث لا يحتويان إلا عłĜ قليل من الحظر عłĜ العنف ومفهوم 

اللاعنف غائب من العقيدة والممارسة عند المسلمين.

خدمة  الكÎيم  القرآن   łħلمعا ترجمتهم  وراء  من  المستشرقين  كثر  أ أهداف  كانت 

واستثمار  دينهم   łû المسلمين  تشكيك   łû المتمثلة  مقاصدهم  وتحقيق  مصالحهم 

الترجمات كشن مÑيد من الهجمات ضد الإسلام وتعاليمه وثقافته كما يهدفون إłĞ إثبات 

بشÎية القرآن الكÎيم صراحة لدحض المبادئ والقيم الإسلامية والعمل من أجل التنديد 

القرآن  تشويه  هدفهم  كان  وكما  للإسلام  والحضاÌية  الثقافية  بالمقومات  والاستخفاف 

بشتى الطرق وباسم المناهج والأمانة العلمية ولقد أعلن بعض منهم صراحة عن اهدافهم 

كما قال جورج سيل łû مقدمة ترجمة معاłħ القرآن الكÎيم إłĞ الإنجليÑية: (أما أن محمدًا 

كان łû الحقيقة مؤلف القرآن والمخترع الرئيسي له). 

وبعد أن عرضت لمناهج المستشرقين Ņû دراسة الإسلام يمكن رصد النتائج الآتية: 

  łĜأن كثيرًا منهم مالوا لدراسة الإسلام ع ŅČإن من السمات الشائعة للفكر الاستشرا

أنه إفراز لحضارات أخرى، وقد أدى ذلك لتجÎيده من أية سمة إبداعية أصيلة، ومن 

من  بدلاً  الخاصة،  ومقاييسهم  قيمهم   łĜع اعتمادًا  الإسلام   łĜع حكموا  آخر  جانب 

اعتمادهم عłĜ المصادر التاÌيخية الصحيحة. 

  لم يحقق الاستشراق أهدافه من تشويه الدين الإسلامي والنيل من معتقداته، ولكنه

 ،ŅĜالعق للنقد  بإخضاعهما  النبوية  والسنة  الكÎيم  القرآن  التهوين من شأن   Ņû نجح



 345

والحض عłĜ هجرها واستبدالها بالقوانين الوضعية والقيم الإنسانية التي لا تستند 

المسلمين واضطرتهم  التي شغلت  العقدية  القضايا  وإثارة بعض  إلهي،  إłĞ مصدر 

الفكر   łĜع ذلك  فأثر  وخصومه،  منتقديه  ضد  الإسلام  عن  الدفاع  موقف  اتخاذ   łĞإ

الإسلامي الحديث؛ حيث اصطبغ بصبغة دفاعية غايتها دفع شبه المشككين، وليس 

الدراسة المعمقة للتراث الإسلامي.

  عندما أدرك المستشرق عقم ديانته التي ينتمي إليها، وعجزها عن مواجهة الحقائق

أيضًا،  الإسلامي  الدين   łĜينطبق ع أن هذا  النهضة، ظن  بها عصر   ł«أ التي  العلمية 

فلا بد أن يخضع للعقل، ويفهم من خلاله فقط، فقد جهل هؤلاء ومن سار Ņû ركبهم 

من مفكري العرب أن الإسلام دين العقل والفطرة، وهو خلو من الطابع الأسطوري 

والخراŅû الذي عرفته بعض الأديان الأخرى.



 346

قائمة المصادر والمراجع 

  بـدء البخاري، كتـاب  الحديث: صحيح وأخرجه  العرب، 2444/4*  ابن منظور: لسان 

امِ والْمـشْرقِِ، 109/1 وأخرجـه مـسلم فـي  ʜالْمدِينَةِ وأهَلِ الش الوحي، باب قِبلَةِ أهَلِ 

صحيحه، كتاب الطهارة، باب الاستطابة، 2 /209.

  سيد إعداد  والمستشرقين،  الاستشراق  حول  ومقالات  بحوث  الندوي:  الحسن  أبو 

الغوري، دار ابن كثير، ط1/ 2002م.

 .مصر Ņû مواجهة الاستعمار، مطبعة الرسالة Ņû بيةÎأنور الجندي: الإسلام والثقافة الع

  بيةÎالع المنظمة  المستشرقين)،  (مناهج  ضمن  والقرآن،  المستشرقون  التهامي: 

للعلوم والثقافة (تونس)، 1985. 

  ،المستشرقين مناهج  ضمن  الإسلامية،  الفلسفة   Ņû الاستشراقية  الرؤية  الجابري: 

أشرنا إليه سابقا، 1/ 324.

 .الإسلام، دار الحداثة، د/ت، ط Ņû يخ العربÌتا :ŅĜجواد ع

  ،الذهبي: سير أعلام النبلاء، حقق بإشراف شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، د/ط

ت.

 .زهران البدراوي: الاستشراق المشبوه، مجلة المنهل (جدة)، العدد (534)، آب 1996م

  .دار المدار الإسلامي (ليبيا)، ط1، 2002م ،ŅČساسي الحاج: نقد الخطاب الاستشرا

  .1994 ،ينÎالسيد محمد الشاهد: الاستشراق ومنهجية النقـد عنـد المـسلمين المعاصـ

  الإسلام»، سلسلة «تراث  (Ņû) كتاب  الإسلامية  الغÎبية  والدراسات  الغÎبية  الصورة 

عالم المعرفة، 1978م.

  ،(بيروت) الطبري، وابن حجر: فتح الباري، نشرة محب الدين الخطيب، دار المعرفة

د/ت.ط، 8/ 439، والسيوطي: الدر المنثور، دار الفكر (بيروت)، 1993.

 .مكة، الهيئة العامة للكتاب، 2002م Ņû عبد الرحمن الشيخ، محمد



 347

 .عبد العظيم الديب: المستشرقون والتراث، دار الوفاء (المنصورة)، ط3/ 1413هـ

  الإسلام، مكتبة Ņû الأصول العقدية łĜعبد المنعم فؤاد: من افتراءات المستشرقين ع

العبيكان، ط1/ 1422هـ.

  عماد الدين خليل: الاستشراق والسيرة النبوية، (ضمن مناهج المستشرقين، المنظمة

العÎبية للعلوم والثقافة، تونس، 1985.

  بيةÎالع النهضة  دار  بيضون،  إبراهيم  ت:  العÎبية،  السيطرة   Ņû أبحاث  فلوتن:  فان 

1996م. 

 .2محمد بدران، قصة الحضارة، د/ت، ط، م4/ ج

  الإنسانية والبحوث  للدراسات  عين   ،ŅČالاستشرا الفكر  آثار  حسن:  خليفة  محمد 

والاجتماعية، ط1/ 1997م. 

  الإنسانية والبحوث  للدراسات  عين   ،ŅČالاستشرا الفكر  آثار  حسن:  خليفة  محمد 

والاجتماعية، ط1/ 1997م. 

  ،(طرابلس) العامة للنشر  محمد فتح الله الÑيادي: ظاهرة انتشار الإسلام، المنشأة 

ط1/ 1983م.

  ،ية للصراع الحضاري، دار المعارفÎمحمود حمدي زقزوق: الاستشراق والخلفية الفك

د/ط، ت.

  .5يخ الشعوب، دار العلم للملايين، طÌمنير بعلبكي، تا

 .هنري ماسيه: الإسلام، ت: بهيج شعبان، عويدات (بيروت)، 1960م





 861

فهرس الموضوعات

الصفحةعنوان البحثاسم الباحثم

د. إيناس نظمي الزيناتي1
التّفكير النّاقد بين جذوره التّاريخيّة وضوابطه 

)اللغوية والنّقدية( الحديثة- دراسة تحليليّة مقارنة
7

أ. د. يوسف مقران2

خمسة أنساق نقدية لتأطير المشكلة المصطلحية في 

النظريات اللسانية العربية

ـ من تشخيص الواقع إلى إعمال التوقع ـ

37

3
أ. د. بلقاسم الجطاري

أ. عبير البريكي

الأدب الرقمي العربي في محكّ الرصد التجنيسي؛

تأملات ومقارنات
83

4
أ. د. محمد محمد النجار

د. أميرة أحمد مصطفى

 Web Quest توظيف الرحلات المعرفية

في تنمية مهارات التفكير الناقد لطلاب أقسام 

المكتبات والمعلومات: أنموذجًا مقترحًا

101

د. جيهان رشوان5
أثر إستراتيجية هوكنز على التحصيل والتفكير 

الناقد لدي طفل الروضة بالإمارات العربية المتحدة
131

6
أ. زينب جميلي

أ. عادل صيد

التربية الإعلامية الرقمية والتفكير الناقد 

دور مهارات التعلم في عصر التكنولوجيا 

في تمكين المجتمع الرقمي
169

د. محمد خالد محمد الزعبي7
دور معلمي المدارس الحكومية في الأردن 

في تنمية مهارات التفكير الناقد لدى طلبتهم
193

8
د. عئشة مبارك

أ. أمل الشحي

التفكير الناقد في منهج التربية الإسلامية

- في دولة الإمارات العربية المتحدة -

)الصف الثاني عشر أنموذجًا(

231

أ. د. أسماء فتحي عبد العزيز شحاته9

الذكاء الاصطناعي ومستقبل التفكير الناقد 

في علم الفقه بين الإمكانات التكنولوجية 

والضوابط الشرعية

255

289التفكير الناقد وتدريس العلوم الإسلاميةد. مريم المنصوري10

د. لبنى المفتاحي11
مناهج المستشرقين في دراسة الإسلام: 

قراءة تأويلية
323

أ. د. حسيبة حسين12
الاستدلال بالمقاصد الشرعية وأثره 

في الاجتهاد في القضايا المعاصرة
349

13
أ. م. د. رحاب محمود نذير 

م. د. ميسون يونس محمود

توظيف الذكاء الاصطناعي 

في خدمة القرآن الكريم والسنة النبوية
377

401النقد الفقهي بين التنظير والتطبيقأ. د. إبراهيم رشاد14



 862

15
د. سُـليمان عبد الواحـد يوسُـف

د. أمل محمد غنايم

الإسهامات التطبيقية للتدخل السيكولوجي 

في تنمية التفكير الناقد: 

دراسة مقارنة بين البرامج التدريبية والإرشادية 

في البيئة العربية باستخدام منهجية التحليل البعدي

441

د. بلقاسم مارس16
المناهج النقديةّ وتأثيرها 

في نظريات العلوم الإنسانيّة قديما وحديثا
471

د. عبد الفتاح محفوظ17
التفكير الناقد لدى طلاب العلوم الإسلامية ومهارات التعلم 

في عصر التكنولوجيا
503

د. قردان ميلود18
الخلفياتُ الإبستمولوجيّة للمناهج النقديةّ ودورها 

الثقافيّ في إثراءِ العلومِ الإنسانيّةِ قديمًا وحديثًا
539

19
أ. شهيدة جبار 

أ. فايزة صحراوي

مبادئ نمو التفكير الإبداعي من 

منظور التحليل النفسي
563

د. محمد رندي20
المناهجُ النقديةُّ الغربيّةُ والشعـر العربيّ

مِن الـشكِ إلى الهدمِ والتقويـضِ
599

21
 د. مخلوفي اسعيد

د. ساعد صباح

صعوبات توظيف مهارات التفكير الناقد 

في التعلم لدى طلبة المدرسة العليا 

للأساتذة بقسنطينة بالجزائر

637

د. أنس القَرْباص22

الاستدلالُ الأصوليُّ بين الاجتهادِ والتقليدِ:

دراسةٌ في بيان نقدِ الأصوليينَ للاستدلالِ المنطقيّ 

الأرسطيّ

681

د. عمر بو شنة23

صِناعةُ التّفكيرِ النّاقدِ في 

الدّرسِ اللغّويّ عندَ عبدِ الرحمن الحاج صالح 

)1927 - 2017م(

709

د. لحسن أبو القاسم24
توظيف التمثيل في العلوم الإسلامية 

بين الاجتهاد والجمود
745

د. شفاء مأمون ياسين25
الضابطُ السياقيُّ في الدراساتِ النحويةِ التراثيّةِ وأثرهُ 

في التطورِ الدلاليّ وتعيينِ المعنى
777

807منطق النقد؛ أسسه ومفترضاته وتطبيقاتهد. يونس الخمليشي26

د. عمار حلاسة27
تلقي النقد الأدبي العربي المعاصر 

للنظريات اللسانية والنصية الغربية
833




